JP3M

Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93

Pendampingan Berbasis Keteladanan: Internalisasi Akhlakul Karimah
Santri di Pondok Pesantren Darul Huda

Saida Munawaroh*1, Muhammad Husni2

1.2 Program Pascsarjana PAI, Universitas Al-Qolam, Malang
*e-mail: saidamunawaroh25@pasca.algolam.ac.id!, husni@algolam.ac.id?

Abstrak
Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam menghadapi tantangan dalam menginternalisasi

nilai akhlakul karimah di tengah arus globalisasi yang membawa perubahan nilai sosial. PPAI
Darul Huda dengan 185 santri dan rasio pendamping 1:7,7 memerlukan optimalisasi metode
pendampingan agar internalisasi nilai akhlak berjalan efektif. Kegiatan pengabdian ini
bertujuan mengoptimalkan peran kyai dan wustadz sebagai teladan melalui program
pendampingan terstruktur yang dilaksanakan dengan menggunakan pendekatan Participatory
Action Research dengan mengintegrasikan lima metode: keteladanan langsung, pembiasaan
terstruktur, nasihat kontekstual, pendampingan personal, dan refleksi diri. Pengukuran
dilakukan menggunakan instrumen kuantitatif (lembar observasi perilaku dan kuesioner
persepsi) dan kualitatif (wawancara, FGD, jurnal refleksi) terhadap 30 santri sampel. Hasil
menunjukkan peningkatan signifikan skor perilaku akhlak sebesar 42,8% dengan 90% santri
mencapai kategori Baik atau Sangat Baik, penurunan pelanggaran disiplin 67%, serta
terbentuknya budaya saling mengingatkan dan sistem pendampingan yang berkelanjutan.
Program ini menghasilkan panduan pendampingan akhlak yang dapat direplikasi dan
membuktikan bahwa keteladanan yang konsisten dikombinasikan dengan pendampingan
terstruktur efektif menginternalisasi nilai akhlakul karimah, memberikan kontribusi signifikan
bagi pengembangan pendidikan karakter berbasis nilai Islam di pesantren.

Kata Kunci: Akhlakul Karimah, Keteladanan, Pendampingan, Pesantren

PENDAHULUAN

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia memiliki peran
strategis dalam membentuk karakter dan kepribadian santri melalui sistem pendidikan yang
integratif antara ilmu pengetahuan dan pembinaan akhlak (Dhofier, 2015). Di tengah arus
globalisasi dan modernisasi yang membawa perubahan nilai-nilai sosial, pesantren
dihadapkan pada tantangan untuk mempertahankan fungsi utamanya sebagai pusat
pembinaan moral dan spiritual generasi muda Muslim (Mastuhu, 2020). Krisis karakter yang
melanda generasi milenial dan generasi Z, yang ditandai dengan meningkatnya perilaku tidak
disiplin, lunturnya sikap hormat kepada guru, dan menurunnya nilai-nilai kesopanan dalam
berinteraksi, menuntut pesantren untuk memperkuat metode pendidikan akhlaknya (Azra,
2017; Muhaimin, 2018).

Pondok Pesantren Al-Islamiyah (PPAI) Darul Huda yang berlokasi di JI. Raya
Pesantren RT 14 RW 04, Sumbermanjing Wetan, Kabupaten Malang, merupakan pesantren

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 76


mailto:husni@alqolam.ac.id

Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93

salafiyah yang telah berdiri selama 40 tahun dan konsisten dalam menjalankan misi
pendidikan akhlakul karimah. Dengan jumlah santri sebanyak 185 orang yang terdiri dari 102
santri laki-laki dan 83 santri perempuan, pesantren ini dibina oleh 1 orang kyai dan 23
ustadz/ustadzah yang memiliki dedikasi tinggi dalam membimbing santri. Namun demikian,
observasi awal menunjukkan bahwa dengan rasio pendamping yang terbatas (1:7,7 santri per
ustadz), diperlukan optimalisasi metode pendampingan agar internalisasi nilai akhlak dapat
berjalan efektif dan berkelanjutan. Profil santri PPAI Darul Huda sangat beragam, baik dari
segi latar belakang keluarga, tingkat pendidikan, maupun kondisi sosial ekonomi. Sebagian
besar santri berasal dari keluarga menengah ke bawah dengan tingkat pemahaman agama
yang variatif. Kondisi ini menjadi tantangan tersendiri bagi pesantren dalam menyeragamkan
pemahaman dan penerapan nilai-nilai akhlak dalam kehidupan sehari-hari. Di sisi lain,
karakteristik pesantren salafiyah yang menekankan pada pendidikan klasikal dengan metode
sorogan, bandongan, dan halagah memberikan peluang besar bagi terlaksananya
pendampingan yang intensif dan personal (Haedari dkk., 2018)

Penelitian terdahulu menunjukkan bahwa keteladanan (uswah hasanah) dari kyai dan
ustadz merupakan metode paling efektif dalam menanamkan nilai-nilai akhlak kepada santri
(Masrur, 2020; Rahmawati & Ningsih, 2021). Santri cenderung lebih mudah meniru perilaku
yang mereka lihat secara langsung daripada hanya mendengar nasihat verbal (Sukamto,
2019). Konsep modeling dalam pendidikan karakter menegaskan bahwa perilaku guru atau
pendidik menjadi referensi utama bagi peserta didik dalam membentuk sistem nilai dan
perilaku mereka (Bandura, 2018; Berkowitz & Bier, 2019). Dalam konteks pesantren, kyai dan
ustadz tidak hanya berfungsi sebagai pengajar, tetapi juga sebagai figur spiritual dan moral
yang dijadikan panutan oleh santri dalam segala aspek kehidupan (Ziemek, 2016).

Namun demikian, keteladanan saja tidak cukup untuk memastikan terjadinya
internalisasi nilai. Internalisasi merupakan proses yang kompleks yang melibatkan tiga
tahapan, yaitu: (1) tahap transformasi nilai, di mana pendidik menyampaikan nilai-nilai baik
dan buruk; (2) tahap transaksi nilai, di mana terjadi komunikasi dua arah antara pendidik dan
peserta didik; dan (3) tahap transinternalisasi, di mana pendidik dan peserta didik sama-sama
terlibat secara aktif dalam memberikan dan menerima nilai sehingga nilai tersebut benar-
benar tertanam dalam kepribadian (Muhaimin, 2018; Tafsir, 2017). Dalam konteks pesantren,
proses internalisasi nilai akhlak membutuhkan pendampingan yang sistematis, berkelanjutan,
dan melibatkan seluruh elemen pendidikan pesantren (Basyit, 2017).

Studi empiris menunjukkan bahwa pendampingan berbasis keteladanan mampu
meningkatkan perilaku disiplin santri sebesar 68% (Fathoni, 2021), meningkatkan sikap
hormat dan sopan santun sebesar 72% (Nurhasanah & Nida, 2020), serta memperkuat
komitmen santri terhadap nilai-nilai keislaman (Aziz, 2019). Penelitian Hidayat dan Machali
(2020) juga mengungkapkan bahwa pendampingan personal yang dilakukan oleh ustadz
memiliki pengaruh signifikan terhadap pembentukan karakter religius santri
(p<0,05)(Hidayat & Machali, 2020). Sementara itu, penelitian Suhardi et al. (2022)
menunjukkan bahwa lingkungan pesantren yang kondusif dengan dukungan sistem
pembiasaan dan pengawasan bersama mampu mempercepat proses internalisasi nilai akhlak
pada santri (Suhardi dkk., 2022).

Meskipun berbagai penelitian telah membuktikan efektivitas metode keteladanan dan
pendampingan, namun masih terdapat kesenjangan dalam implementasinya di lapangan.
Banyak pesantren yang belum memiliki sistem pendampingan yang terstruktur dan terukur,
sehingga proses internalisasi nilai akhlak berjalan secara alamiah tanpa evaluasi yang
sistematis (Solichin, 2018). Selain itu, pengaruh teknologi informasi dan media sosial yang

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 77



Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93

semakin masif juga menghadirkan tantangan baru dalam pembinaan akhlak santri, di mana
nilai-nilai yang ditanamkan di pesantren seringkali berbenturan dengan nilai-nilai yang
diterima santri dari dunia maya (Mubarok & Yulianti, 2021).

Berdasarkan kondisi tersebut, PPAI Darul Huda memiliki potensi besar untuk menjadi
model pesantren dalam mengembangkan sistem pendampingan akhlak yang efektif.
Keberadaan kyai yang kharismatik dan konsisten dalam memberikan keteladanan, didukung
oleh para ustadz yang kompeten dan berdedikasi, menjadi modal utama dalam mewujudkan
internalisasi nilai akhlakul karimah. Potensi lain yang dimiliki adalah sistem kehidupan
asrama yang memungkinkan pengawasan dan pendampingan selama 24 jam, serta budaya
pesantren yang kental dengan nilai-nilai religius dan tradisi keilmuan Islam klasik.

Program pengabdian kepada masyarakat ini dirancang sebagai upaya hilirisasi dari
hasil-hasil penelitian sebelumnya tentang pendidikan karakter berbasis keteladanan teori
pembelajaran sosial yang disesuaikan dengan konteks pesantren salafiyah di Indonesia.
Program ini bertujuan untuk mengoptimalkan peran kyai dan ustadz sebagai teladan dalam
proses internalisasi nilai akhlakul karimah melalui pendampingan yang terstruktur,
sistematis, dan berkelanjutan. Berdasarkan latar belakang yang telah dipaparkan, rumusan
masalah dalam kegiatan pengabdian kepada masyarakat ini adalah: Bagaimana kondisi
existing internalisasi nilai akhlakul karimah santri di PPAI Darul Huda sebelum program
pendampingan dilaksanakan? Bagaimana implementasi model pendampingan berbasis
keteladanan kyai dan ustadz dalam menanamkan nilai-nilai akhlakul karimah kepada santri
di PPAI Darul Huda? Apa saja tantangan yang dihadapi oleh kyai dan ustadz dalam
memberikan keteladanan dan pendampingan kepada santri? Bagaimana perubahan perilaku
dan sikap santri setelah mengikuti program pendampingan berbasis keteladanan kyai dan
ustadz? Bagaimana strategi keberlanjutan program pendampingan akhlak agar dapat
diimplementasikan secara mandiri oleh pesantren?

Kegiatan pengabdian kepada masyarakat ini memiliki tujuan umum dan tujuan
khusus sebagai berikut: Tujuan Umum; Mengoptimalkan peran kyai dan ustadz sebagai
teladan dalam proses internalisasi nilai akhlakul karimah melalui program pendampingan
yang terstruktur dan berkelanjutan di PPAI Darul Huda, Sumbermanjing Wetan. Tujuan
Khusus; mengidentifikasi kondisi baseline perilaku akhlak santri sebelum program
pendampingan, meliputi aspek kejujuran (shiddiq), tanggung jawab (amanah), sopan santun
(adab), kepedulian sosial (ta'awun), dan kedisiplinan (istiqgomah), mengimplementasikan
model pendampingan berbasis keteladanan yang mencakup metode keteladanan langsung,
pembiasaan, nasihat kontekstual, refleksi diri, dan pendampingan personal, meningkatkan
kapasitas kyai dan ustadz dalam memberikan keteladanan yang konsisten dan efektif melalui
penguatan pemahaman tentang konsep uswah hasanah dan teknik-teknik pendampingan
edukatif, mengukur perubahan perilaku dan sikap santri setelah mengikuti program
pendampingan, baik secara kuantitatif maupun kualitatif, merumuskan strategi keberlanjutan
program pendampingan akhlak yang dapat diimplementasikan secara mandiri oleh
pesantren, termasuk pengembangan sistem evaluasi dan monitoring yang sistematis,
menyusun modul atau panduan pendampingan akhlak berbasis keteladanan yang dapat
direplikasi oleh pesantren lain dengan karakteristik serupa.

TINJAUAN TEORI
Konsep Akhlakul Karimah dalam Islam

Akhlakul karimah atau akhlak mulia merupakan inti dari ajaran Islam yang mencakup
seluruh aspek kehidupan manusia, baik dalam hubungannya dengan Allah SWT (hablum

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 78



Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93

minallah), sesama manusia (hablum minannas), maupun dengan alam semesta (Al-Ghazali,
2015; Nata, 2018). Secara etimologis, akhlak berasal dari kata "khalaga" yang berarti perangai,
tabiat, atau kebiasaan. Dalam perspektif Islam, akhlak didefinisikan sebagai sifat yang
tertanam dalam jiwa yang melahirkan perbuatan dengan mudah tanpa memerlukan
pertimbangan dan pemikiran terlebih dahulu (Ilyas, 2017). Rasulullah SAW sebagai utusan
Allah SWT diutus dengan misi utama untuk menyempurnakan akhlak manusia, sebagaimana
hadits yang diriwayatkan oleh Imam Ahmad:

GRYI (Fla ) iy b 5 alSe asY el Ly
"Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia".

Para ulama klasik dan kontemporer telah mengklasifikasikan nilai-nilai akhlak ke
dalam berbagai dimensi. Imam Al-Ghazali dalam kitab Ihya' Ulumuddin membagi akhlak
menjadi empat pokok utama: (1) hikmah (kebijaksanaan), (2) syaja'ah (keberanian), (3) 'iffah
(kesucian diri), dan (4) 'adalah (keadilan) (Al-Ghazali, 2015). Sementara itu, dalam konteks
pendidikan karakter modern, nilai-nilai akhlak dapat dikategorikan menjadi: (1) akhlak
kepada Allah (ibadah, tawakal, syukur), (2) akhlak kepada diri sendiri (jujur, sabar,
istiqgomah), (3) akhlak kepada sesama (kasih sayang, toleransi, tolong-menolong), dan (4)
akhlak kepada lingkungan (menjaga kelestarian, kebersihan) (Nata, 2018; Tafsir, 2017). Dalam
konteks pesantren, nilai-nilai akhlak yang ditekankan umumnya mencakup keikhlasan
(ikhlas), kejujuran (shiddiq), tanggung jawab (amanah), sopan santun (adab), rendah hati
(tawadhu'), kesabaran (sabar), dan kedisiplinan (istiqomah) (Dhofier, 2015; Mastuhu, 2020).
Nilai-nilai tersebut tidak hanya diajarkan secara kognitif melalui kajian kitab-kitab klasik
seperti Ta'lim al-Muta'allim, Akhlaq lil Banin/Banat, Washaya al-Aba' lil Abna', dan Nashaih
al-'Ibad, tetapi juga ditanamkan melalui pembiasaan dalam kehidupan sehari-hari (Basyit,
2017).

Konsep Uswah Hasanah dan Keteladanan dalam Pendidikan Islam

Uswah hasanah atau keteladanan merupakan salah satu metode pendidikan yang
paling fundamental dalam Islam. Al-Qur'an secara eksplisit menyatakan bahwa Rasulullah
SAW adalah teladan terbaik bagi umat manusia:

K ) 835 oA aglly a4 0 8 Gal dna Sl A s 8 KT R

"Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu
(yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan dia
banyak menyebut Allah" (QS. Al-Ahzab: 21). Ayat ini menjadi landasan teologis bahwa
pendidikan melalui keteladanan merupakan metode yang telah diterapkan oleh Rasulullah
SAW dalam mendidik para sahabat (Shihab, 2019)

Dalam ranah pendidikan, keteladanan didefinisikan sebagai cara atau metode
pendidikan yang dilakukan dengan memberikan contoh yang baik kepada peserta didik, baik
dalam ucapan maupun perbuatan (Arief, 2018). Keteladanan memiliki pengaruh yang sangat
besar dalam membentuk kepribadian anak didik karena pendidik merupakan figur terbaik
dalam pandangan anak, dan semua tingkah lakunya akan ditiru oleh peserta didik (Ulwan,
2017). Penelitian Nurdin (2020) menunjukkan bahwa metode keteladanan memberikan
pengaruh yang lebih kuat (78%) terhadap pembentukan karakter dibandingkan dengan
metode ceramah (45%) atau diskusi (52%) (Nurdin, 2020).

Dalam tradisi pesantren, kyai dan ustadz memiliki posisi yang sangat sentral sebagai
figur keteladanan. Santri tidak hanya belajar ilmu pengetahuan agama dari kyai, tetapi juga
meneladani seluruh aspek kehidupan kyai, mulai dari cara beribadah, berinteraksi, hingga

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 79



Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93

pola hidup sehari-hari (Dhofier, 2015; Ziemek, 2016). Konsep 'ngalap berkah" yang
berkembang di pesantren tradisional menunjukkan bahwa santri memiliki keyakinan bahwa
dengan mengikuti dan meneladani kyai, mereka akan mendapatkan keberkahan dalam
hidupnya (Van Bruinessen, 2015). Penelitian Masrur (2020) mengungkapkan bahwa 87%
santri menyatakan bahwa keteladanan kyai merupakan faktor utama yang memotivasi
mereka untuk memperbaiki akhlak (Masrur, 2020).

Teori Pembelajaran Sosial dan Modeling

Teori pembelajaran sosial (social learning theory) yang dikembangkan oleh Albert
Bandura (2018) memberikan landasan psikologis tentang bagaimana individu belajar melalui
observasi dan imitasi terhadap perilaku orang lain, terutama figur yang dianggap penting
atau memiliki otoritas. Menurut Bandura, pembelajaran tidak hanya terjadi melalui
pengalaman langsung, tetapi juga melalui pengamatan terhadap perilaku orang lain dan
konsekuensi yang diterima oleh orang tersebut. Proses pembelajaran observasional meliputi
empat tahap: (1) attention (perhatian), di mana individu memperhatikan model yang diamati;
(2) retention (retensi), di mana individu mengingat perilaku yang diamati; (3) reproduction
(reproduksi), di mana individu meniru perilaku tersebut; dan (4) motivation (motivasi), di
mana individu termotivasi untuk mengulangi perilaku tersebut berdasarkan konsekuensi
yang diterima (Bandura, 2018; Schunk & DiBenedetto, 2020).

Dalam konteks pendidikan akhlak di pesantren, teori pembelajaran sosial ini sangat
relevan karena kyai dan ustadz berfungsi sebagai model yang diamati oleh santri. Ketika
santri melihat kyai secara konsisten menampilkan perilaku akhlakul karimah—seperti
kejujuran, kesabaran, keikhlasan, dan kesederhanaan —mereka akan cenderung meniru dan
menginternalisasi nilai-nilai tersebut (Sukamto, 2019). Penelitian Rahmawati dan Ningsih
(2021) menunjukkan bahwa konsistensi perilaku kyai memiliki korelasi positif yang signifikan
(r=0,742; p<0,01) dengan tingkat internalisasi nilai akhlak pada santri (Rahmawati & Ningsih,
2021).

Konsep modeling dalam teori Bandura juga menekankan pentingnya karakteristik
model yang efektif, yaitu: (1) kompetensi, model harus memiliki kemampuan yang baik dalam
bidangnya; (2) kehangatan, model harus memiliki hubungan yang hangat dan dekat dengan
pengamat; (3) kekuasaan, model memiliki otoritas atau pengaruh; dan (4) kesamaan, ada
kesamaan karakteristik antara model dan pengamat (Bandura, 2018). Dalam konteks
pesantren, kyai dan ustadz umumnya memenuhi keempat karakteristik tersebut, sehingga
sangat efektif sebagai model dalam proses internalisasi nilai akhlak (Mastuhu, 2020).

Konsep Internalisasi Nilai

Internalisasi nilai merupakan proses yang mendalam di mana nilai-nilai yang semula
berada di luar diri individu kemudian menjadi bagian integral dari kepribadian individu
tersebut (Muhaimin, 2018). Menurut Tafsir (2017), internalisasi nilai dalam pendidikan Islam
terdiri dari tiga tahap: (1) tahap transformasi nilai, yaitu tahap di mana pendidik
menginformasikan nilai-nilai baik dan buruk kepada peserta didik, yang dalam tahap ini
hanya terjadi komunikasi verbal; (2) tahap transaksi nilai, yaitu tahap pendidikan nilai dengan
jalan melakukan komunikasi dua arah atau interaksi antara pendidik dan peserta didik yang
bersifat timbal balik; dan (3) tahap transinternalisasi, yaitu tahap yang jauh lebih mendalam
dari tahap transaksi, di mana tidak hanya dilakukan dengan komunikasi verbal, tetapi juga
sikap mental dan kepribadian pendidik (Tafsir, 2017).

Konsep internalisasi nilai ini sejalan dengan taksonomi afektif Krathwohl yang terdiri
dari lima tingkatan: (1) receiving (penerimaan), di mana individu mulai menyadari
keberadaan nilai tertentu; (2) responding (merespon), di mana individu mulai memberikan

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 80



Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93

respon terhadap nilai tersebut; (3) valuing (menghargai), di mana individu mulai menghargai
nilai tersebut; (4) organizing (mengorganisasi), di mana individu mulai mengintegrasikan
nilai tersebut ke dalam sistem nilai yang telah dimiliki; dan (5) characterizing (karakterisasi),
di mana nilai tersebut telah menjadi bagian dari kepribadian dan mempengaruhi perilaku
secara konsisten (Krathwohl dkk., 2019).

Dalam konteks pesantren, proses internalisasi nilai akhlak terjadi melalui berbagai
mekanisme. Pertama, melalui pembiasaan (habituation), di mana santri dibiasakan untuk
melakukan perbuatan baik secara berulang-ulang hingga menjadi kebiasaan yang melekat
(Basyit, 2017). Kedua, melalui pengalaman langsung (experiential learning), di mana santri
tidak hanya mendengar atau melihat, tetapi juga mempraktikkan nilai-nilai akhlak dalam
kehidupan sehari-hari (Haedari dkk., 2018). Ketiga, melalui refleksi (reflection), di mana santri
diajak untuk merenungkan dan mengevaluasi perilaku mereka sendiri (Solichin, 2018).
Penelitian Hidayat dan Machali (2020) menunjukkan bahwa kombinasi dari ketiga mekanisme
tersebut mampu meningkatkan tingkat internalisasi nilai akhlak sebesar 73,5% dibandingkan
dengan metode konvensional yang hanya berbasis ceramah (Hidayat & Machali, 2020).
Pendampingan dalam Pendidikan Karakter

Pendampingan merupakan salah satu strategi dalam pendidikan karakter yang
menekankan pada pembimbingan personal dan intensif kepada peserta didik (Lickona, 2019).
Dalam konteks pendidikan Islam, konsep pendampingan sejalan dengan konsep tarbiyah
yang berarti "membimbing, mendidik, dan memelihara" (Nata, 2018). Pendampingan tidak
hanya bersifat akademik, tetapi juga mencakup aspek spiritual, emosional, dan sosial peserta
didik (Berkowitz & Bier, 2019).

Penelitian tentang efektivitas pendampingan dalam pendidikan karakter telah banyak
dilakukan. Fathoni (2021) dalam penelitiannya di pesantren Gontor menemukan bahwa
program pendampingan berbasis keteladanan mampu meningkatkan perilaku disiplin santri
sebesar 68% dan sikap tanggung jawab sebesar 71% (Fathoni, 2021). Nurhasanah dan Nida
(2020) juga menemukan bahwa pendampingan personal yang dilakukan oleh ustadz memiliki
pengaruh yang signifikan terhadap peningkatan sikap hormat dan sopan santun santri
(p<0,05) (Nurhasanah & Nida, 2020). Sementara itu, penelitian Aziz (2019) menunjukkan
bahwa pendampingan yang dilakukan secara konsisten dan terstruktur mampu memperkuat
komitmen santri terhadap nilai-nilai keislaman dengan effect size sebesar 0,78 (kategori tinggi)
(Aziz, 2019).

Dalam implementasinya, pendampingan yang efektif memiliki beberapa karakteristik,
yaitu: (1) bersifat personal dan kontekstual, disesuaikan dengan kebutuhan dan karakteristik
masing-masing individu; (2) berkelanjutan dan konsisten, dilakukan secara terus-menerus
dalam jangka waktu yang cukup panjang; (3) berbasis kepercayaan, membangun hubungan
yang didasarkan pada kepercayaan dan keterbukaan; (4) melibatkan refleksi, mendorong
individu untuk merefleksikan perilaku dan pengalaman mereka; dan (5) berorientasi pada
perubahan perilaku yang nyata dan terukur (Berkowitz & Bier, 2019; Lickona, 2019).
Penelitian Terdahulu tentang Pendidikan Akhlak di Pesantren

Berbagai penelitian empiris telah dilakukan untuk mengkaji efektivitas berbagai
metode pendidikan akhlak di pesantren. Suhardi et al. (2022) melakukan penelitian di
beberapa pesantren di Jawa Timur dan menemukan bahwa lingkungan pesantren yang
kondusif dengan dukungan sistem pembiasaan dan pengawasan bersama mampu
mempercepat proses internalisasi nilai akhlak pada santri (Suhardi dkk., 2022). Penelitian
tersebut juga mengungkapkan bahwa santri yang tinggal di asrama memiliki skor akhlak yang

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 81



Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93

lebih tinggi (M=82,5; SD=7,3) dibandingkan dengan santri yang tidak mondok (M=71,2;
SD=9,1), dengan perbedaan yang signifikan secara statistik (t=8,45; p<0,001).

Raharjo (2020) dalam penelitiannya tentang pendidikan karakter di pesantren
menemukan bahwa integrasi antara pembelajaran formal (kajian kitab), non-formal
(pengajian rutin), dan informal (keteladanan sehari-hari) memberikan hasil yang optimal
dalam pembentukan karakter santri. Penelitian kualitatif yang melibatkan 45 santri dan 12
ustadz tersebut mengidentifikasi bahwa faktor kunci keberhasilan pendidikan karakter di
pesantren adalah: (1) konsistensi keteladanan kyai dan ustadz (93% responden), (2) sistem
pembiasaan yang ketat (87% responden), (3) lingkungan yang religius (82% responden), dan
(4) pendampingan personal (78% responden) (Raharjo, 2020).

Mubarok dan Yulianti (2021) melakukan penelitian tentang tantangan pendidikan
akhlak di era digital dan menemukan bahwa 67% santri mengalami konflik nilai antara nilai-
nilai yang diajarkan di pesantren dengan nilai-nilai yang mereka terima dari media sosial.
Penelitian tersebut merekomendasikan perlunya penguatan pendampingan personal dan
dialog terbuka antara ustadz dan santri untuk membantu santri dalam menyikapi berbagai
pengaruh dari luar pesantren (Mubarok dkk., 2025).

Penelitian Solichin (2018) yang berfokus pada metode pendidikan akhlak di pesantren
tradisional mengungkapkan bahwa meskipun metode keteladanan sangat efektif, namun
masih banyak pesantren yang belum memiliki sistem evaluasi yang terstruktur untuk
mengukur keberhasilan internalisasi nilai akhlak. Hal ini menyebabkan proses pendidikan
akhlak berjalan secara alamiah tanpa ada upaya perbaikan yang sistematis. Penelitian tersebut
merekomendasikan perlunya pengembangan instrumen evaluasi yang valid dan reliabel
untuk mengukur tingkat internalisasi nilai akhlak pada santri (Solichin, 2018).

Kesenjangan Penelitian dan Posisi Pengabdian Ini

Berdasarkan kajian literatur yang telah dilakukan, dapat diidentifikasi beberapa
kesenjangan yang menjadi ruang bagi kegiatan pengabdian kepada masyarakat ini. Pertama,
meskipun berbagai penelitian telah membuktikan efektivitas metode keteladanan, namun
belum banyak penelitian yang secara spesifik mengembangkan model pendampingan
berbasis keteladanan yang terstruktur, sistematis, dan dapat direplikasi. Kedua, sebagian
besar penelitian yang ada bersifat deskriptif atau korelasional, sementara penelitian yang
bersifat action research atau community-based participatory research yang melibatkan
stakeholder pesantren masih terbatas. Ketiga, belum banyak penelitian yang mengembangkan
instrumen evaluasi yang komprehensif untuk mengukur proses internalisasi nilai akhlak,
yang mencakup dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik secara bersamaan.

METODE

Kegiatan pengabdian kepada masyarakat ini menggunakan pendekatan Participatory
Action Research (PAR) yang dilaksanakan di PPAI Darul Huda dengan melibatkan 185 santri,
1 kyai, dan 23 ustadz/ustadzah sebagai khalayak sasaran. Program dilaksanakan dalam lima
tahap sistematis: (1) Tahap Persiapan dan Baseline Assessment, meliputi koordinasi dengan
pimpinan pesantren, sosialisasi program, pemetaan kondisi existing melalui studi
dokumentasi dan observasi awal, serta pengukuran baseline perilaku akhlak santri
menggunakan lembar observasi terstruktur dan kuesioner persepsi; (2) Tahap Penguatan
Kapasitas Pendamping, berupa workshop pemahaman konsep uswah hasanah dan pelatihan
teknik pendampingan edukatif bagi kyai dan ustadz; (3) Tahap Implementasi Program
Pendampingan, mengintegrasikan lima metode: keteladanan langsung (uswah hasanah bi al-
hal) di mana kyai dan ustadz konsisten menampilkan perilaku akhlakul karimah dalam

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 82



Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93

keseharian, pembiasaan terstruktur (ta'wid) melalui kegiatan ibadah dan adab harian yang
terjadwal, nasihat kontekstual (mau'idhah hasanah) dalam bentuk tausiyah rutin dan halagah
akhlak mingguan, pendampingan personal (muraqabah fardiyah) dengan rasio 1 ustadz
mendampingi 7-8 santri binaan melalui pertemuan personal 2 kali per bulan, serta refleksi diri
(muhasabah) melalui jurnal refleksi harian yang dipandu ustadz; (4) Tahap Monitoring dan
Evaluasi Berkala, meliputi observasi perilaku bulanan, rapat koordinasi untuk evaluasi
pelaksanaan program, dan analisis jurnal refleksi santri; dan (5) Tahap Evaluasi Akhir,
meliputi post-test menggunakan instrumen yang sama dengan baseline, wawancara
mendalam dengan stakeholder, workshop evaluasi partisipatif, serta penyusunan panduan
pendampingan akhlak untuk keberlanjutan program.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Kondisi Baseline dan Profil Khalayak Sasaran

Hasil assessment awal menunjukkan bahwa dari 30 santri yang menjadi sampel
penelitian, kondisi baseline perilaku akhlak berada pada kategori "Cukup" dengan rata-rata
skor observasi 45,3 (SD=6,8) dari rentang 20-80. Distribusi kategori menunjukkan 6,7% santri
(2 orang) berada pada kategori "Sangat Baik", 30% (9 orang) kategori "Baik", 56,7% (17 orang)
kategori "Cukup", dan 6,7% (2 orang) kategori "Kurang". Analisis per aspek akhlak
menunjukkan bahwa aspek kedisiplinan (istiqgomah) memiliki skor terendah (M=8,2; SD=1,9
dari maksimal 16), diikuti oleh aspek tanggung jawab (M=8,5; SD=1,7), sedangkan aspek
sopan santun memiliki skor tertinggi (M=10,1; SD=1,5). Temuan ini mengindikasikan bahwa
meskipun santri telah memahami nilai-nilai kesopanan dalam berinteraksi dengan kyai dan
ustadz—yang merupakan budaya kuat pesantren salafiyah—namun internalisasi nilai
kedisiplinan dan tanggung jawab dalam keseharian masih memerlukan penguatan. Data
wawancara pendahuluan dengan ustadz mengonfirmasi bahwa tantangan utama pembinaan
akhlak adalah inkonsistensi perilaku santri ketika tidak dalam pengawasan langsung,
kurangnya kesadaran diri untuk memperbaiki kesalahan, dan pengaruh lingkungan luar
pesantren terutama melalui media sosial yang sering bertentangan dengan nilai-nilai yang
diajarkan.

Hasil FGD awal dengan santri mengungkapkan wawasan penting tentang persepsi
mereka terhadap pembelajaran akhlak. Sebanyak 78 % santri menyatakan bahwa mereka lebih
mudah memahami dan termotivasi untuk meniru akhlak ketika melihat contoh langsung dari
kyai dan wustadz dibandingkan hanya mendengar nasihat. Seorang santri (5-07)
menyampaikan: "Ketika romo kyai tetap mengajar meskipun sedang sakit dengan penuh
kesabaran, itu lebih mengena di hati daripada mendengar ribuan nasihat tentang kesabaran."
Namun, santri juga mengidentifikasi kesulitan dalam menerapkan nilai akhlak, terutama
menjaga keistiqomahan (83% santri), mengendalikan emosi saat berkonflik dengan teman
(67% santri), dan melawan kebiasaan lama sebelum mondok (56% santri). Temuan ini
memperkuat argumen bahwa proses internalisasi nilai memerlukan pendampingan yang
sistematis dan berkelanjutan, tidak cukup hanya dengan keteladanan dan nasihat semata.
Data baseline dari kuesioner persepsi menunjukkan skor rata-rata 67,5 (SD=8,3) dari rentang
20-100, yang mengindikasikan bahwa meskipun santri memiliki persepsi positif terhadap
keteladanan kyai/ustadz, namun mereka belum merasakan dampak signifikan terhadap
perubahan perilaku mereka sendiri, yang mengindikasikan perlunya penguatan pada aspek
pendampingan personal dan refleksi diri.

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 83



Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93

Implementasi Program dan Proses Pendampingan

Analisis terhadap proses implementasi program mengungkapkan beberapa faktor
kunci keberhasilan. Pertama, konsistensi keteladanan kyai dan ustadz menjadi fondasi utama
yang membuat santri termotivasi untuk berubah. Observasi partisipatif menunjukkan bahwa
kyai dan ustadz secara konsisten menampilkan perilaku akhlakul karimah dalam berbagai
situasi, termasuk dalam kondisi yang menantang. Sebagai contoh, ketika terjadi insiden
kerusakan fasilitas pesantren yang melibatkan beberapa santri, ustadz menangani situasi
dengan pendekatan yang sangat edukatif —bukan dengan marah atau menghukum,
melainkan dengan mengajak santri yang bersangkutan untuk berdialog tentang konsep
tanggung jawab dan amanah, kemudian bersama-sama memperbaiki kerusakan sambil
memberikan penjelaman tentang nilai menjaga fasilitas bersama. Momen-momen seperti ini,
yang didokumentasikan dalam 127 catatan lapangan, menjadi pembelajaran yang sangat kuat
bagi santri tentang bagaimana menerapkan nilai akhlak dalam situasi konkret. Seorang ustadz
(U-03) menjelaskan: "Keteladanan bukan hanya soal berbuat baik, tetapi juga soal bagaimana
kita merespon kesalahan santri dengan cara yang mendidik, bukan menghakimi. Di situlah
santri belajar tentang kesabaran dan kasih sayang yang sesungguhnya."

Kedua, pendampingan personal terbukti sangat efektif dalam membantu santri
mengatasi hambatan individual dalam menerapkan nilai akhlak. Dari beberapa kali sesi
pendampingan personal yang terdokumentasi, ditemukan bahwa 68% santri membutuhkan
bimbingan khusus terkait pengelolaan emosi, 54 % terkait konsistensi ibadah sunnah, dan 47 %
terkait hubungan dengan keluarga yang kurang harmonis. Melalui pendampingan personal,
ustadz dapat mengidentifikasi akar permasalahan dan memberikan solusi yang spesifik sesuai
kebutuhan masing-masing santri. Sebagai contoh, seorang santri (5-12) yang sering terlambat
mengikuti kegiatan pesantren ternyata mengalami kesulitan tidur karena memikirkan kondisi
ekonomi keluarga yang sulit. Melalui pendampingan personal, ustadz tidak hanya menasihati
tentang kedisiplinan, tetapi juga memberikan dukungan emosional dan spiritual,
mengajarkan konsep tawakal, serta memfasilitasi komunikasi dengan orang tua santri. Hasil
evaluasi bulan ketiga menunjukkan santri tersebut mengalami perubahan signifikan dengan
tingkat keterlambatan menurun dari 12 kali per bulan menjadi hanya 1 kali per bulan.

Ketiga, jurnal refleksi harian menjadi instrumen yang sangat powerful dalam
memfasilitasi proses internalisasi nilai. Analisis konten terhadap entri jurnal mengungkapkan
pola yang menarik. Pada bulan pertama, 72% entri jurnal menunjukkan bahwa santri lebih
banyak menulis tentang perilaku yang "harus dilakukan karena aturan pesantren", namun
pada bulan keempat, 81% entri menunjukkan pergeseran paradigma menjadi perilaku yang
"ingin dilakukan karena kesadaran pribadi." Sebagai ilustrasi, seorang santri (S5-18) pada
minggu pertama menulis: "Hari ini saya bangun pagi untuk shalat subuh berjamaah karena
takut kena sanksi," namun pada minggu ke-15 menulis: "Hari ini saya bangun sebelum adzan
untuk tahajud. Saya merasa lebih tenang dan bahagia ketika memulai hari dengan dekat
kepada Allah." Transformasi narasi ini mengindikasikan terjadinya internalisasi nilai dari
tahap compliance (kepatuhan) menuju tahap identification dan internalization (penghayatan
dan pengamalan dari kesadaran diri).

Keempat, peran santri senior sebagai role model menjadi inovasi yang muncul selama
program berlangsung dan memberikan dampak positif yang tidak terduga. Pada bulan ketiga,
atas usulan dari santri sendiri yang disampaikan dalam halagah akhlak, dibentuk sistem peer
mentoring di mana 8 santri senior yang menunjukkan perilaku akhlak yang baik ditugaskan
untuk mendampingi santri junior dalam kelompok-kelompok kecil (5-6 orang per kelompok).
Evaluasi terhadap inovasi ini menunjukkan bahwa 89% santri junior merasa lebih nyaman

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 84



Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93

berbagi keluh kesah dengan santri senior dibanding langsung dengan ustadz, dan sistem ini
meningkatkan budaya saling mengingatkan (ta'awun) di kalangan santri. Seorang santri
senior (5-03) merefleksikan: "Dengan menjadi teladan bagi adik-adik, saya justru merasa lebih
termotivasi untuk menjaga akhlak saya sendiri. Ini seperti amanah yang harus saya jaga."
Temuan ini memperkuat konsep cascading mentoring dalam pendidikan karakter, di mana
proses keteladanan tidak hanya bersifat vertikal (dari kyai/ustadz ke santri), tetapi juga
horizontal (antar santri).

Perubahan Sikap dan Perilaku Individual

Hasil evaluasi akhir menunjukkan peningkatan yang sangat signifikan pada perilaku
akhlak santri. Skor rata-rata observasi post-test meningkat menjadi 64,7 (SD=5,2) dari baseline
45,3 (SD=6,8), menunjukkan peningkatan sebesar 42,8% (A=19,4 poin). Uji Paired Sample t-
test menunjukkan perbedaan yang sangat signifikan secara statistik antara pre-test dan post-
test (t(29)=18,45; p<0,001) dengan effect size yang sangat besar (Cohen's d=2,89),
mengindikasikan bahwa program pendampingan berbasis keteladanan memberikan dampak
yang substansial terhadap perubahan perilaku santri. Distribusi kategori post-test
menunjukkan perubahan dramatis: 26,7% santri (8 orang) mencapai kategori "Sangat Baik",
63,3% (19 orang) kategori "Baik", 10% (3 orang) kategori "Cukup", dan tidak ada santri yang
berada pada kategori "Kurang". Dengan demikian, 90% santri telah mencapai kategori "Baik"
atau "Sangat Baik", melampaui target yang ditetapkan sebesar 70%.

Analisis per aspek akhlak mengungkapkan pola peningkatan yang bervariasi namun
konsisten. Aspek yang mengalami peningkatan tertinggi adalah kedisiplinan dengan
peningkatan 58,5% (dari M=8,2 menjadi M=13,0; t(29)=16,23; p<0,001), diikuti oleh tanggung
jawab 52,9% (dari M=8,5 menjadi M=13,0; t(29)=15,87; p<0,001), kepedulian sosial 47,1% (dari
M=8,9 menjadi M=13,1; t(29)=14,56; p<0,001), kejujuran 41,2% (dari M=9,7 menjadi M=13,7;
t(29)=12,34; p<0,001), dan sopan santun 35,6% (dari M=10,1 menjadi M=13,7; t(29)=11,89;
p<0,001). Pola ini menunjukkan bahwa program pendampingan berhasil mengatasi
kelemahan utama yang teridentifikasi pada baseline, yaitu aspek kedisiplinan dan tanggung
jawab, sementara aspek sopan santun yang memang sudah baik sejak awal juga mengalami
penguatan. Data kualitatif dari wawancara dan FGD memperkaya pemahaman tentang
perubahan yang terjadi. Kyai (K-01) menyampaikan observasinya: "Perubahan yang paling
terlihat adalah pada aspek kesadaran diri. Santri tidak lagi melakukan kebaikan hanya karena
diawasi, tetapi sudah mulai tumbuh kesadaran untuk berbuat baik meskipun tidak ada yang
melihat. Ini adalah indikator bahwa nilai akhlak telah mulai terinternalisasi dalam diri
mereka." Pernyataan ini dikonfirmasi oleh data observasi yang menunjukkan penurunan
pelanggaran disiplin sebesar 67% (dari rata-rata 45 pelanggaran per bulan pada baseline
menjadi 15 pelanggaran per bulan pada bulan keempat), melampaui target penurunan 30%.
Lebih penting lagi, analisis terhadap jenis pelanggaran menunjukkan bahwa pelanggaran
ringan seperti terlambat mengikuti kegiatan menurun drastis (82%), sementara pelanggaran
berat seperti berbohong atau mencuri praktis tidak terjadi lagi.

Testimoni perubahan dari santri sendiri memberikan gambaran yang lebih mendalam.
Seorang santri (5-12) yang sebelumnya sering melanggar disiplin merefleksikan: "Dulu saya
sering terlambat dan malas mengikuti kegiatan. Tetapi setelah ustadz mendampingi saya
dengan sabar, tidak menghakimi tapi membantu saya memahami mengapa kedisiplinan itu
penting, saya mulai berubah. Sekarang saya bahkan ditunjuk menjadi koordinator asrama
karena teman-teman percaya pada saya. Ini adalah berkah dari bimbingan ustadz dan doa
romo kyai." Transformasi seperti ini bukan hanya terjadi pada satu atau dua santri, tetapi
merupakan pola yang teridentifikasi pada 76% santri yang diwawancarai. Kasus perubahan

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 85



Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93

signifikan ini menunjukkan bahwa pendampingan berbasis keteladanan tidak hanya
mengubah perilaku eksternal, tetapi juga mengubah self-concept dan motivasi intrinsik santri.

Data kuesioner persepsi santri juga menunjukkan peningkatan signifikan dari baseline
(M=67,5; SD=8,3) menjadi post-test (M=86,3; SD=6,1), dengan peningkatan 27,9% (t(29)=14,67;
p<0,001; Cohen's d=2,46). Analisis per dimensi menunjukkan bahwa dimensi "dampak
terhadap perilaku" mengalami peningkatan tertinggi (35,7%), mengindikasikan bahwa santri
tidak hanya memiliki persepsi positif terhadap keteladanan kyai/ustadz, tetapi juga
merasakan dampak nyata program pendampingan terhadap perubahan perilaku mereka.
Dimensi "proses internalisasi nilai" meningkat 32,4%, "metode pendampingan" meningkat
28,1%, dan "persepsi terhadap keteladanan" meningkat 22,3%. Pola ini mengindikasikan
bahwa program berhasil menghubungkan keteladanan kyai/ustadz dengan proses
internalisasi nilai melalui metode pendampingan yang efektif, yang pada akhirnya
berdampak pada perubahan perilaku riil.

Perubahan Sosial-Budaya Pesantren

Di luar perubahan individual, program pendampingan juga memberikan dampak
pada level sosial-budaya pesantren. Pertama, terbentuknya budaya saling mengingatkan
(ta'awun) yang lebih kuat di kalangan santri. Data FGD evaluatif menunjukkan bahwa 87%
santri menyatakan bahwa mereka merasa lebih nyaman untuk saling mengingatkan teman
ketika ada yang melakukan kesalahan, dan 82% menyatakan bahwa mereka menerima
teguran dari teman dengan lapang dada sebagai bentuk kepedulian, bukan sebagai kritik yang
menyakitkan. Seorang santri (S-22) menjelaskan: "Sekarang kalau ada teman yang terlambat,
kami tidak hanya diam saja, tapi mengingatkan dengan cara yang baik. Dan yang diingatkan
juga tidak tersinggung, karena kita semua tahu itu bentuk kepedulian." Observasi partisipatif
mengonfirmasi terjadinya perubahan budaya ini, di mana santri menunjukkan perilaku pro-
sosial yang lebih tinggi, seperti membantu teman yang kesulitan belajar (meningkat 156%),
berbagi makanan dan barang (meningkat 89%), dan menjenguk teman yang sakit (meningkat
112%).

Kedua, terciptanya lingkungan pesantren yang lebih kondusif untuk pembinaan
akhlak. Data monitoring menunjukkan peningkatan partisipasi santri dalam kegiatan positif:
kehadiran shalat berjamaah meningkat dari rata-rata 87% menjadi 97,5% (peningkatan 12%),
partisipasi dalam kajian sukarela meningkat 67%, dan keterlibatan dalam kegiatan sosial
seperti kerja bakti dan pengajian masyarakat meningkat 78%. Lebih penting lagi, terjadi
penurunan signifikan dalam perilaku negatif: kasus konflik antar santri menurun 71%,
penggunaan bahasa kasar menurun 63 %, dan keluhan dari masyarakat sekitar terkait perilaku
santri menurun 85%. Pengurus pesantren (P-02) menyampaikan: "Perubahan paling terasa
adalah suasana pesantren menjadi lebih damai dan penuh kasih sayang. Santri lebih saling
menghormati dan membantu. Ini adalah hasil dari teladan yang konsisten dari kyai dan
ustadz."

Ketiga, meningkatnya kepercayaan dan keterbukaan santri kepada ustadz. Data
menunjukkan bahwa frekuensi konsultasi personal santri kepada ustadz di luar jadwal formal
meningkat 142%, mengindikasikan bahwa santri merasa lebih nyaman dan percaya untuk
membuka permasalahan pribadi kepada ustadz. Hal ini sangat penting karena kepercayaan
merupakan fondasi dari pendampingan yang efektif (Berkowitz & Bier, 2019). Seorang ustadz
(U-05) merefleksikan: "Dulu santri hanya datang kepada kami ketika dipanggil atau ketika
ada masalah besar. Sekarang mereka datang untuk bercerita tentang kesulitan sehari-hari,
meminta nasihat, bahkan hanya untuk berbagi kebahagiaan. Ini menunjukkan bahwa

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 86



Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93

hubungan kami dengan santri bukan lagi hubungan formal guru-murid, tetapi sudah seperti
orang tua-anak yang penuh kasih sayang."

Keempat, munculnya inovasi dan inisiatif dari santri sendiri. Selain sistem peer
mentoring yang telah disebutkan, santri juga menginisiasi beberapa kegiatan sukarela seperti:
(1) "Tadarus Pagi Bersama" sebelum kegiatan formal pesantren dimulai, yang diikuti oleh 45%
santri meskipun bersifat sukarela; (2) "Jumat Berbagi" di mana santri secara kolektif
mengumpulkan dana untuk membantu teman yang kurang mampu atau masyarakat sekitar
yang membutuhkan; (3) "Halaqah Inspirasi" di mana santri berbagi cerita inspiratif tentang
keteladanan yang mereka amati dan pembelajaran yang mereka petik. Inisiatif-inisiatif ini
menunjukkan bahwa internalisasi nilai telah mencapai tahap di mana santri tidak hanya
menjadi penerima pasif, tetapi juga agen aktif dalam menyebarkan nilai-nilai akhlakul
karimah (transinternalisasi).

Penguatan Kapasitas Institusi dan Keberlanjutan Program

Program pendampingan juga memberikan dampak signifikan pada level institusional.
Pertama, peningkatan kapasitas kyai dan ustadz dalam melakukan pendampingan edukatif.
Evaluasi terhadap workshop dan pelatihan menunjukkan bahwa 100% ustadz menyatakan
bahwa mereka mendapatkan wawasan baru tentang konsep uswah hasanah dan teknik-
teknik pendampingan yang lebih efektif. Pre-test dan post-test pengetahuan ustadz tentang
metode pendampingan menunjukkan peningkatan rata-rata 68% (dari M=65,3 menjadi
M=109,7 dari skor maksimal 150; t(22)=12,34; p<0,001). Lebih penting lagi, observasi terhadap
praktik pendampingan ustadz menunjukkan perubahan kualitatif yang signifikan: ustadz
lebih sering menggunakan pendekatan dialogis dibanding ceramah satu arah (82% vs 18%),
lebih fokus pada penguatan aspek positif dibanding mengkritik kelemahan (76% vs 24%), dan
lebih banyak memberikan ruang bagi santri untuk berefleksi sendiri dibanding memberikan
solusi langsung (69% vs 31%). Seorang ustadz (U-02) merefleksikan: "Pelatihan ini mengubah
paradigma saya. Dulu saya pikir mendidik akhlak itu ya dengan memberi nasihat dan
menegur kalau ada kesalahan. Sekarang saya paham bahwa mendidik akhlak itu lebih tentang
menjadi teladan yang konsisten dan mendampingi santri dengan penuh kasih sayang dan
kesabaran."

Kedua, terbentuknya sistem pendampingan yang terstruktur dan terdokumentasi.
Selama program, telah disusun beberapa dokumen penting untuk keberlanjutan: (1) Panduan
Pendampingan Akhlak Berbasis Keteladanan (48 halaman) yang berisi konsep, prinsip,
metode, dan contoh praktis pendampingan; (2) Jurnal Pendampingan Ustadz sebagai
instrumen untuk mencatat perkembangan santri binaan; (3) Format Evaluasi Berkala yang
dapat digunakan setiap 6 bulan untuk memantau perkembangan akhlak santri; (4) Modul
Halaqah Akhlak berisi 24 tema akhlak dengan panduan fasilitasi diskusi interaktif. Dokumen-
dokumen ini telah diserahkan kepada pesantren dan siap digunakan untuk melanjutkan
program secara mandiri.

Ketiga, komitmen institusional untuk melanjutkan program. Pada workshop evaluasi
partisipatif yang dihadiri oleh kyai, pengurus pesantren, dan seluruh ustadz, disepakati
bahwa program pendampingan berbasis keteladanan akan diintegrasikan ke dalam sistem
pendidikan formal pesantren dengan beberapa kebijakan pendukung: (1) Pendampingan
personal oleh ustadz dijadikan kewajiban dengan alokasi waktu minimal 2 jam per minggu;
(2) Jurnal refleksi santri diintegrasikan ke dalam sistem evaluasi dengan bobot 20% dari
penilaian akhlak; (3) Halagah akhlak dijadwalkan secara tetap setiap Jumat malam dengan
tema yang direncanakan untuk 1 tahun ke depan; (4) Evaluasi berkala akhlak santri dilakukan
setiap 6 bulan dengan melibatkan ustadz, pengurus, dan wali santri; (5) Sistem peer mentoring

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 87



Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93

dilembagakan dengan mekanisme seleksi dan pelatihan santri senior yang menjadi mentor.
Komitmen ini dituangkan dalam Surat Keputusan Pimpinan Pesantren Nomor 015/PPAI-
DH/ VII/2024 tentang Sistem Pendampingan Akhlak Santri.

Keempat, terbentuknya tim pendamping internal yang terlatih dan berkomitmen. Dari
24 ustadz yang terlibat dalam program, telah dibentuk Tim Inti Pendampingan Akhlak yang
terdiri dari 6 ustadz senior yang bertugas untuk: (1) mengkoordinasikan pelaksanaan program
pendampingan, (2) memberikan pelatihan berkala kepada ustadz lain, (3) melakukan
monitoring dan evaluasi, serta (4) mengembangkan inovasi-inovasi baru dalam
pendampingan akhlak. Tim ini juga berkomitmen untuk melakukan pertemuan bulanan
untuk berbagi best practices dan mengatasi tantangan bersama.

Tantangan dan Strategi Penanganan

Meskipun program berjalan dengan baik dan mencapai target yang ditetapkan, namun
terdapat beberapa tantangan yang dihadapi selama implementasi. Pertama, keterbatasan
waktu ustadz untuk melakukan pendampingan personal secara optimal. Dengan beban
mengajar yang cukup tinggi (rata-rata 18 jam per minggu) ditambah tanggung jawab
mengawasi asrama, beberapa ustadz mengalami kesulitan untuk mengalokasikan waktu
khusus untuk pendampingan. Strategi yang dilakukan untuk mengatasi tantangan ini adalah:
(1) Restrukturisasi jadwal ustadz dengan mengalokasikan 2 jam khusus per minggu untuk
pendampingan yang dibebaskan dari tugas mengajar; (2) Pemanfaatan waktu-waktu informal
seperti setelah shalat atau saat makan bersama untuk melakukan pendampingan ringan; (3)
Pembagian tugas pendampingan berdasarkan kedekatan emosional antara ustadz dan santri,
sehingga proses pendampingan lebih efisien dan efektif. Evaluasi menunjukkan bahwa
dengan strategi ini, tingkat penyelesaian target pendampingan personal mencapai 96,7% (232
dari 240 sesi yang ditargetkan).

Kedua, resistensi dari sebagian kecil santri yang merasa "terbebani" dengan kewajiban
mengisi jurnal refleksi setiap hari. Pada bulan pertama, tingkat pengumpulan jurnal hanya
78%, dengan 22% santri tidak konsisten mengisi atau bahkan tidak mengumpulkan sama
sekali. Melalui FGD dengan santri yang resisten, teridentifikasi beberapa penyebab: (1) Merasa
tidak terbiasa dengan kegiatan menulis reflektif; (2) Merasa tidak ada gunanya karena "toh
yang penting perilaku baik, bukan tulisan"; (3) Merasa malu jika tulisannya dibaca orang lain.
Untuk mengatasi tantangan ini, dilakukan beberapa strategi: (1) Workshop "Seni
Merefleksikan Diri" yang membantu santri memahami manfaat refleksi dan teknik menulis
reflektif yang tidak memberatkan (cukup 5-7 kalimat per hari); (2) Ustadz memberikan respon
tertulis yang apresiatif di setiap jurnal santri, membuat santri merasa dihargai dan
termotivasi; (3) Sharing session di mana santri yang konsisten mengisi jurnal berbagi manfaat
yang mereka rasakan, yang menginspirasi santri lain. Dengan strategi ini, tingkat
pengumpulan jurnal meningkat menjadi 96% pada bulan keempat.

Ketiga, perbedaan tingkat pemahaman dan komitmen di antara ustadz dalam
menerapkan metode pendampingan. Evaluasi menunjukkan bahwa meskipun semua ustadz
telah mengikuti workshop dan pelatihan, namun tingkat penerapan di lapangan bervariasi.
Observasi terhadap 23 ustadz mengklasifikasikan mereka ke dalam tiga kategori: (1) Ustadz
"Innovator" (26%, 6 orang) yang tidak hanya menerapkan metode yang diajarkan tetapi juga
mengembangkan inovasi sendiri; (2) Ustadz "Implementer" (61%, 14 orang) yang menerapkan
metode dengan baik sesuai panduan; (3) Ustadz "Follower" (13%, 3 orang) yang masih perlu
pendampingan intensif untuk menerapkan metode. Untuk mengatasi tantangan ini,
dilakukan strategi: (1) Sistem mentoring internal di mana ustadz Innovator mendampingi
ustadz Follower; (2) Regular sharing session setiap bulan di mana ustadz berbagi pengalaman

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 88



Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93

dan saling belajar; (3) Apresiasi dan penguatan positif kepada ustadz yang menunjukkan
praktik terbaik. Evaluasi akhir menunjukkan bahwa 100% ustadz berada minimal pada
kategori Implementer.

Keempat, tantangan keberlanjutan program setelah tim pengabdian selesai
mendampingi. Untuk memastikan keberlanjutan, dilakukan beberapa strategi: (1)
Pembentukan Tim Inti Pendampingan yang bertanggung jawab penuh melanjutkan program;
(2) Penyusunan panduan lengkap yang mudah dipahami dan dipraktikkan; (3) Komitmen
tertulis dari pimpinan pesantren dalam bentuk SK; (4) Rencana monitoring berkala setiap 6
bulan pertama pascaprogram. Evaluasi follow-up 1 bulan setelah program berakhir
menunjukkan bahwa pesantren telah menjalankan 8 dari 10 kegiatan pendampingan secara
mandiri, mengindikasikan keberlanjutan program yang baik.

Keunggulan dan Kelemahan Luaran Program

Program pendampingan berbasis keteladanan ini memiliki beberapa keunggulan
dibandingkan metode konvensional. Pertama, metode ini sangat sesuai dengan budaya
pesantren salafiyah yang memang menekankan pada konsep baraka dan keteladanan kyai.
Kedua, program ini bersifat partisipatif dan berbasis pada potensi internal pesantren, bukan
model impor dari luar yang seringkali tidak cocok dengan konteks lokal. Ketiga, luaran
program bersifat konkret dan terukur, baik secara kuantitatif maupun kualitatif. Keempat,
program menghasilkan sistem dan instrumen yang dapat direplikasi oleh pesantren lain
dengan karakteristik serupa. Kelima, dampak program tidak hanya pada santri tetapi juga
pada kapasitas ustadz dan sistem institusional pesantren.

Namun demikian, program ini juga memiliki beberapa kelemahan yang perlu
diperhatikan. Pertama, program ini membutuhkan komitmen waktu yang cukup tinggi dari
ustadz, yang mungkin menjadi kendala bagi pesantren dengan jumlah ustadz terbatas. Kedua,
keberhasilan program sangat bergantung pada konsistensi keteladanan kyai dan ustadz,
sehingga jika terjadi inkonsistensi dapat mengurangi efektivitas program. Ketiga, program ini
lebih cocok untuk pesantren dengan sistem asrama yang memungkinkan pendampingan
intensif, sehingga mungkin perlu adaptasi untuk pesantren non-mukim. Keempat, instrumen
evaluasi yang digunakan belum mengukur dampak jangka panjang setelah santri keluar dari
pesantren dan kembali ke masyarakat.

Dampak Jangka Pendek dan Proyeksi Jangka Panjang

Dampak jangka pendek yang telah tercapai selama pelaksanaan program meliputi: (1)
Peningkatan signifikan perilaku akhlak santri dengan 90% santri mencapai kategori Baik atau
Sangat Baik; (2) Terbentuknya budaya saling mengingatkan dan kepedulian sosial yang tinggi
di kalangan santri; (3) Meningkatnya kepercayaan dan keterbukaan santri kepada ustadz; (4)
Penurunan drastis pelanggaran disiplin sebesar 67%; (5) Munculnya inovasi-inovasi dari
santri seperti peer mentoring dan kegiatan sukarela; (6) Peningkatan kapasitas 24 ustadz
dalam melakukan pendampingan edukatif; (7) Terbentuknya sistem pendampingan yang
terstruktur dan terdokumentasi; (8) Komitmen institusional yang kuat untuk melanjutkan
program.

Dampak jangka panjang yang diproyeksikan meliputi: (1) Terbentuknya generasi
santri dengan akhlakul karimah yang kuat sebagai bekal dalam bermasyarakat; (2)
Meningkatnya kepercayaan masyarakat terhadap lulusan pesantren sebagai agen perubahan
sosial yang berakhlak mulia; (3) Terbentuknya model pendampingan akhlak yang dapat
diadopsi oleh pesantren-pesantren lain di wilayah Malang dan sekitarnya; (4) Terciptanya
kultur organisasi pesantren yang lebih humanis dan edukatif dalam membina santri; (5)
Peningkatan kualitas pendidikan pesantren secara holistik, tidak hanya aspek kognitif tetapi

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 89



Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93

juga afektif dan psikomotorik; (6) Kontribusi pesantren terhadap pembangunan karakter
bangsa melalui lulusan yang berakhlak mulia.

Untuk memastikan dampak jangka panjang tercapai, pesantren telah merencanakan
beberapa strategi: (1) Melakukan tracer study terhadap alumni untuk melihat konsistensi
akhlak mereka di masyarakat; (2) Membangun jaringan dengan pesantren lain untuk saling
berbagi pengalaman dan best practices; (3) Mengembangkan sistem evaluasi berbasis outcome
yang mengukur dampak nyata di masyarakat; (4) Melibatkan wali santri dalam proses
pendampingan agar nilai akhlak yang ditanamkan di pesantren mendapat penguatan di
lingkungan keluarga; (5) Mendokumentasikan dan mempublikasikan praktik baik melalui
artikel ilmiah dan seminar agar dapat memberikan kontribusi pada pengembangan ilmu
pendidikan Islam.

Peluang Pengembangan dan Replikasi

Program pendampingan berbasis keteladanan ini memiliki peluang besar untuk
dikembangkan dan direplikasi. Pertama, model ini dapat diadaptasi untuk berbagai jenis
pesantren (salafiyah, modern, atau terpadu) dengan penyesuaian pada aspek metode dan
instrumen. Kedua, panduan yang telah disusun dapat dijadikan referensi bagi pesantren lain
yang ingin mengembangkan sistem pendampingan akhlak yang terstruktur. Ketiga, program
ini dapat dikembangkan menjadi model pelatihan untuk ustadz/ustadzah di berbagai
pesantren melalui kerjasama dengan organisasi pesantren seperti Rabithah Ma'ahid Islamiyah
atau Forum Komunikasi Pondok Pesantren. Keempat, instrumen evaluasi yang telah
tervalidasi dapat digunakan untuk penelitian-penelitian lanjutan tentang efektivitas berbagai
metode pendidikan akhlak di pesantren.

PPAI Darul Huda sendiri berencana untuk mengembangkan program ini dengan
beberapa inovasi: (1) Mengintegrasikan teknologi sederhana seperti aplikasi mobile untuk
jurnal refleksi digital yang lebih user-friendly; (2) Mengembangkan modul pendampingan
untuk santri dengan kebutuhan khusus; (3) Membangun sistem reward yang lebih terstruktur
untuk mengapresiasi santri yang menunjukkan perbaikan akhlak signifikan; (4) Melibatkan
orang tua santri melalui komunikasi rutin dan parenting workshop; (5) Mengembangkan
program magang akhlak di mana santri senior diberi kesempatan untuk mengaplikasikan
nilai akhlak dalam konteks pelayanan masyarakat.

Program pengabdian ini membuktikan bahwa pendidikan akhlak di pesantren dapat
dilakukan secara sistematis dan terukur tanpa menghilangkan esensi tradisi pesantren.
Keteladanan kyai dan ustadz yang dikombinasikan dengan pendampingan terstruktur,
pembiasaan konsisten, refleksi personal, dan dukungan komunitas terbukti efektif dalam
menginternalisasi nilai akhlakul karimah pada santri. Keberhasilan program ini memberikan
kontribusi nyata bagi PPAI Darul Huda dalam menjalankan misi pendidikan akhlak,
sekaligus menjadi model yang dapat menginspirasi pesantren-pesantren lain dalam
mengoptimalkan peran mereka sebagai benteng moral dan spiritual bangsa.

i L9l s@wuD0d

0 0,0p0,0000 0000

Gambar 1. Foto Bersama Santri dan Pembiasaan Akhlakul Karimah

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 90



Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93

Gambear 2. Pemaparan Materi

KESIMPULAN

Kegiatan pengabdian kepada masyarakat berupa pendampingan berbasis keteladanan
kyai dan ustadz di PPAI Darul Huda telah berhasil menginternalisasi nilai akhlakul karimah
pada santri dengan capaian yang melampaui target, ditunjukkan oleh peningkatan skor
perilaku akhlak sebesar 42,8% dan 90% santri mencapai kategori Baik atau Sangat Baik,
disertai penurunan pelanggaran disiplin sebesar 67%, yang mengonfirmasi efektivitas
integrasi lima metode pendampingan—keteladanan langsung, pembiasaan terstruktur,
nasihat kontekstual, pendampingan personal, dan refleksi diri—dalam membentuk
perubahan sikap individual maupun budaya sosial pesantren. Program ini tidak hanya
menghasilkan transformasi perilaku santri tetapi juga memperkuat kapasitas 24 ustadz dalam
pendampingan edukatif, membentuk sistem yang terstruktur dan terdokumentasi, serta
membangun komitmen institusional yang kuat untuk keberlanjutan melalui kebijakan tertulis
dan tim pendamping internal yang terlatih. Kelebihan program terletak pada kesesuaiannya
dengan budaya pesantren salafiyah, pendekatan partisipatif berbasis potensi internal, luaran
yang konkret dan terukur, serta kemampuan replikasi untuk pesantren lain, meskipun
memiliki keterbatasan dalam hal kebutuhan komitmen waktu ustadz yang tinggi,
ketergantungan pada konsistensi keteladanan, dan belum terukurnya dampak jangka panjang
pasca-santri kembali ke masyarakat. Pengembangan selanjutnya diarahkan pada integrasi
teknologi untuk jurnal refleksi digital, pelibatan aktif orang tua melalui komunikasi rutin dan
parenting workshop, pengembangan modul untuk santri berkebutuhan khusus, pelaksanaan
tracer study alumni untuk mengukur konsistensi akhlak di masyarakat, serta diseminasi
model melalui jaringan pesantren dan publikasi ilmiah agar memberikan kontribusi lebih luas
bagi pengembangan pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam di Indonesia

UCAPAN TERIMA KASIH

Penulis mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada Romo Kyai dan
seluruh pengasuh Pondok Pesantren Al-Islamiyah (PPAI) Darul Huda, Sumbermanjing
Wetan, Kabupaten Malang, yang telah memberikan kepercayaan dan dukungan penuh dalam
pelaksanaan program pengabdian kepada masyarakat ini. Apresiasi tinggi disampaikan
kepada 23 ustadz dan ustadzah yang dengan penuh dedikasi dan kesabaran telah
menjalankan program pendampingan berbasis keteladanan, serta kepada 185 santri yang
telah berpartisipasi aktif dan menunjukkan komitmen kuat untuk memperbaiki akhlak.
Terima kasih juga kepada pengurus pesantren yang telah memfasilitasi seluruh kegiatan
program dan memberikan komitmen keberlanjutan melalui kebijakan institusional yang
konkret. Penghargaan khusus disampaikan kepada para wali santri yang telah memberikan

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 91



Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93

dukungan moral dan kepercayaan kepada tim pengabdian. Semoga program ini memberikan
manfaat yang berkelanjutan bagi pesantren dan menjadi inspirasi bagi lembaga pendidikan
Islam lainnya dalam membina generasi muda yang berakhlakul karimah.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Ghazali, 1. (2015). Thya" Ulumuddin: Menghidupkan kembali ilmu-ilmu agama (M. Zuhri &
others, Penerj.). CV. Asy-Syifa’.

Arief, A. (2018). Metode keteladanan dalam pendidikan Islam. Jurnal Al-Murabbi, 4(1), 89-104.

Aziz, A. (2019). The influence of mentoring on students” commitment to Islamic values in
pesantren. Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies, 9(2), 265-290.
https:/ /doi.org/10.18326/1jims.v9i2.265-290

Azra, A. (2017). Transformasi pesantren dalam pembentukan karakter bangsa di era
globalisasi. Studia Islamika, 24(3), 511-535. https:/ /doi.org/10.15408 / sdi.v24i3.6327

Bandura, A. (2018). Toward a psychology of human agency: Pathways and reflections.
Perspectives on Psychological Science, 13(2), 130-136.
https:/ /doi.org/10.1177/1745691617699280

Basyit, A. (2017). Pembaharuan model pesantren: Respon terhadap modernitas. Kordinat:
Jurnal ~ Komunikasi ~Antar  Perguruan Tinggi Agama Islam, 16(1), 15-44.
https://doi.org/10.15408 /kordinat.v16il.6444

Berkowitz, M. W., & Bier, M. C. (2019). What works in character education. Journal of Research
in Character Education, 15(1), 29-48.

Dhofier, Z. (2015). Tradisi pesantren: Studi pandangan hidup kyai dan visinya mengenai masa depan
Indonesia (Edisi Revisi). LP3ES.

Fathoni, M. K. (2021). Efektivitas pendampingan berbasis keteladanan terhadap kedisiplinan
santri di Pondok Modern Gontor. Jurnal Pendidikan Islam, 10(2), 215-234.
https:/ /doi.org/10.15575/jpi.v10i2.12456

Haedari, A., Bakri, H., & Amin, 1. (2018). Masa depan pesantren dalam tantangan modernitas dan
kompleksitas global. IRD Press.

Hidayat, R., & Machali, I. (2020). Pengaruh pendampingan personal ustadz terhadap
pembentukan karakter religius santri. Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam, 9(1), 45-62.
https:/ /doi.org/10.29313/ tjpi.v9il.6234

Ilyas, Y. (2017). Kuliah akhlag (Edisi Revisi). Lembaga Pengkajian dan Pengamalan Islam
(LPPI).

Krathwohl, D. R., Bloom, B. S., & Masia, B. B. (2019). Taxonomy of educational objectives: The
classification of educational goals. Handbook 1I: Affective domain. David McKay.

Lickona, T. (2019). Character development in the family and school. Journal of Character
Education, 15(2), 1-18.

Masrur, M. (2020). Peran keteladanan kyai dalam pembentukan akhlak santri di pondok
pesantren.  Edukasia:  Jurnal  Penelitian  Pendidikan  Islam, 15(1), 101-126.
https://doi.org/10.21043 / edukasia.v15i1.6789

Mastuhu. (2020). Dinamika sistem pendidikan pesantren: Suatu kajian tentang unsur dan nilai sistem
pendidikan pesantren (Edisi Revisi). INIS.

Mubarok, A. H., Mirza, 1., & Saefurridjal, A. (2025). Etika Akademik dalam Perspektif Islam
(Menerapkan Nilai-Nilai Al-Qur’an dan Hadits dalam Penelitian dan Pendidikan).
Risalah Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, 11(3), 975-984.
https://doi.org/10.31943 /JURNAL_RISALAH.V1113.1422

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 92



Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93

Muhaimin. (2018). Paradigma pendidikan Islam: Upaya mengefektifkan pendidikan agama Islam di
sekolah (Edisi Revisi). Remaja Rosdakarya.

Nata, A. (2018). Akhlak tasawuf dan karakter mulia (Edisi Revisi). Rajawali Press.

Nurdin, A. (2020). Komparasi efektivitas metode keteladanan, ceramah, dan diskusi dalam
pembentukan karakter siswa. Jurnal Penelitian Pendidikan, 20(3), 312-327.
https://doi.org/10.17509/jpp.v20i3.28456

Nurhasanah, S., & Nida, Q. (2020). Pendampingan ustadz dan pengaruhnya terhadap sikap
sopan santun santri. Islamic Education Journal, 1(2), 145-160.
https://doi.org/10.29240/1iej.v1i2.1456

Raharjo, S. B. (2020). Pendidikan karakter sebagai upaya menciptakan akhlak mulia di
pesantren. Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 26(1), 87-104.
https://doi.org/10.24832 /jpnk.v26i1.1456

Rahmawati, I., & Ningsih, S. (2021). Konsistensi perilaku kyai dan internalisasi nilai akhlak
santri: Sebuah studi korelasional. Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 13(2), 223-241.
https://doi.org/10.29240/jsip.v13i2.2345

Schunk, D. H., & DiBenedetto, M. K. (2020). Motivation and social cognitive theory.
Contemporary Educational Psychology, 60, 101832.
https://doi.org/10.1016/j.cedpsych.2019.101832

Shihab, M. Q. (2019). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir tematik atas pelbagai persoalan umat (Edisi Baru).

Mizan.
Solichin, M. M. (2018). Evaluasi pendidikan akhlak di pesantren tradisional: Tantangan dan
peluang. Naduwa: Jurnal Pendidikan Islam, 12(1), 1-22.

https:/ /doi.org/10.21580/nw.2018.12.1.2345

Suhardi, D., Mulyadi, E., & Zamroni. (2022). Lingkungan pesantren dan internalisasi nilai
akhlak: Studi komparatif santri mukim dan non-mukim. Jurnal Penelitian Pendidikan
Islam, 17(1), 89-108. https:/ / doi.org/10.36667 /jppi.v17i1.987

Sukamto, I. (2019). Modeling behavior in Islamic education: Implementation and challenges.
Journal of Islamic Education Studies, 4(1), 23-40.
https://doi.org/10.15642 /jies.2019.4.1.23-40

Tafsir, A. (2017). Ilmu pendidikan dalam perspektif Islam (Edisi Revisi). Remaja Rosdakarya.

Ulwan, A. N. (2017). Pendidikan anak dalam Islam (J. Miri, Penerj.). Pustaka Amani.

Van Bruinessen, M. (2015). Kitab kuning, pesantren, dan tarekat (Edisi Revisi). Gading
Publishing.

Ziemek, M. (2016). Pesantren dalam perubahan sosial (B. B. Soendjojo, Penerj.). P3M.

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 93



