
 
 

Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat  
   

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93   
 

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 76 

Pendampingan Berbasis Keteladanan: Internalisasi Akhlakul Karimah 
Santri di Pondok Pesantren Darul Huda 

Saida Munawaroh*1, Muhammad Husni2 

 

1,2  Program Pascsarjana PAI, Universitas Al-Qolam, Malang 
*e-mail: saidamunawaroh25@pasca.alqolam.ac.id1, husni@alqolam.ac.id2 

 
Abstrak 

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam menghadapi tantangan dalam menginternalisasi 

nilai akhlakul karimah di tengah arus globalisasi yang membawa perubahan nilai sosial. PPAI 

Darul Huda dengan 185 santri dan rasio pendamping 1:7,7 memerlukan optimalisasi metode 

pendampingan agar internalisasi nilai akhlak berjalan efektif. Kegiatan pengabdian ini 

bertujuan mengoptimalkan peran kyai dan ustadz sebagai teladan melalui program 

pendampingan terstruktur yang dilaksanakan dengan menggunakan pendekatan Participatory 

Action Research dengan mengintegrasikan lima metode: keteladanan langsung, pembiasaan 

terstruktur, nasihat kontekstual, pendampingan personal, dan refleksi diri. Pengukuran 

dilakukan menggunakan instrumen kuantitatif (lembar observasi perilaku dan kuesioner 

persepsi) dan kualitatif (wawancara, FGD, jurnal refleksi) terhadap 30 santri sampel. Hasil 

menunjukkan peningkatan signifikan skor perilaku akhlak sebesar 42,8% dengan 90% santri 

mencapai kategori Baik atau Sangat Baik, penurunan pelanggaran disiplin 67%, serta 

terbentuknya budaya saling mengingatkan dan sistem pendampingan yang berkelanjutan. 

Program ini menghasilkan panduan pendampingan akhlak yang dapat direplikasi dan 

membuktikan bahwa keteladanan yang konsisten dikombinasikan dengan pendampingan 

terstruktur efektif menginternalisasi nilai akhlakul karimah, memberikan kontribusi signifikan 

bagi pengembangan pendidikan karakter berbasis nilai Islam di pesantren. 

 

Kata Kunci: Akhlakul Karimah, Keteladanan, Pendampingan, Pesantren 

 

PENDAHULUAN  

Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia memiliki peran 
strategis dalam membentuk karakter dan kepribadian santri melalui sistem pendidikan yang 
integratif antara ilmu pengetahuan dan pembinaan akhlak (Dhofier, 2015). Di tengah arus 
globalisasi dan modernisasi yang membawa perubahan nilai-nilai sosial, pesantren 
dihadapkan pada tantangan untuk mempertahankan fungsi utamanya sebagai pusat 
pembinaan moral dan spiritual generasi muda Muslim (Mastuhu, 2020). Krisis karakter yang 
melanda generasi milenial dan generasi Z, yang ditandai dengan meningkatnya perilaku tidak 
disiplin, lunturnya sikap hormat kepada guru, dan menurunnya nilai-nilai kesopanan dalam 
berinteraksi, menuntut pesantren untuk memperkuat metode pendidikan akhlaknya (Azra, 
2017; Muhaimin, 2018). 

Pondok Pesantren Al-Islamiyah (PPAI) Darul Huda yang berlokasi di Jl. Raya 
Pesantren RT 14 RW 04, Sumbermanjing Wetan, Kabupaten Malang, merupakan pesantren 

mailto:husni@alqolam.ac.id


 
 

Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat  
   

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93   
 

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 77 

salafiyah yang telah berdiri selama 40 tahun dan konsisten dalam menjalankan misi 
pendidikan akhlakul karimah. Dengan jumlah santri sebanyak 185 orang yang terdiri dari 102 
santri laki-laki dan 83 santri perempuan, pesantren ini dibina oleh 1 orang kyai dan 23 
ustadz/ustadzah yang memiliki dedikasi tinggi dalam membimbing santri. Namun demikian, 
observasi awal menunjukkan bahwa dengan rasio pendamping yang terbatas (1:7,7 santri per 
ustadz), diperlukan optimalisasi metode pendampingan agar internalisasi nilai akhlak dapat 
berjalan efektif dan berkelanjutan. Profil santri PPAI Darul Huda sangat beragam, baik dari 
segi latar belakang keluarga, tingkat pendidikan, maupun kondisi sosial ekonomi. Sebagian 
besar santri berasal dari keluarga menengah ke bawah dengan tingkat pemahaman agama 
yang variatif. Kondisi ini menjadi tantangan tersendiri bagi pesantren dalam menyeragamkan 
pemahaman dan penerapan nilai-nilai akhlak dalam kehidupan sehari-hari. Di sisi lain, 
karakteristik pesantren salafiyah yang menekankan pada pendidikan klasikal dengan metode 
sorogan, bandongan, dan halaqah memberikan peluang besar bagi terlaksananya 
pendampingan yang intensif dan personal (Haedari dkk., 2018) 

Penelitian terdahulu menunjukkan bahwa keteladanan (uswah hasanah) dari kyai dan 
ustadz merupakan metode paling efektif dalam menanamkan nilai-nilai akhlak kepada santri 
(Masrur, 2020; Rahmawati & Ningsih, 2021). Santri cenderung lebih mudah meniru perilaku 
yang mereka lihat secara langsung daripada hanya mendengar nasihat verbal (Sukamto, 
2019). Konsep modeling dalam pendidikan karakter menegaskan bahwa perilaku guru atau 
pendidik menjadi referensi utama bagi peserta didik dalam membentuk sistem nilai dan 
perilaku mereka (Bandura, 2018; Berkowitz & Bier, 2019). Dalam konteks pesantren, kyai dan 
ustadz tidak hanya berfungsi sebagai pengajar, tetapi juga sebagai figur spiritual dan moral 
yang dijadikan panutan oleh santri dalam segala aspek kehidupan (Ziemek, 2016). 

Namun demikian, keteladanan saja tidak cukup untuk memastikan terjadinya 
internalisasi nilai. Internalisasi merupakan proses yang kompleks yang melibatkan tiga 
tahapan, yaitu: (1) tahap transformasi nilai, di mana pendidik menyampaikan nilai-nilai baik 
dan buruk; (2) tahap transaksi nilai, di mana terjadi komunikasi dua arah antara pendidik dan 
peserta didik; dan (3) tahap transinternalisasi, di mana pendidik dan peserta didik sama-sama 
terlibat secara aktif dalam memberikan dan menerima nilai sehingga nilai tersebut benar-
benar tertanam dalam kepribadian (Muhaimin, 2018; Tafsir, 2017). Dalam konteks pesantren, 
proses internalisasi nilai akhlak membutuhkan pendampingan yang sistematis, berkelanjutan, 
dan melibatkan seluruh elemen pendidikan pesantren (Basyit, 2017). 

Studi empiris menunjukkan bahwa pendampingan berbasis keteladanan mampu 
meningkatkan perilaku disiplin santri sebesar 68% (Fathoni, 2021), meningkatkan sikap 
hormat dan sopan santun sebesar 72% (Nurhasanah & Nida, 2020), serta memperkuat 
komitmen santri terhadap nilai-nilai keislaman (Aziz, 2019). Penelitian Hidayat dan Machali 
(2020) juga mengungkapkan bahwa pendampingan personal yang dilakukan oleh ustadz 
memiliki pengaruh signifikan terhadap pembentukan karakter religius santri 
(p<0,05)(Hidayat & Machali, 2020). Sementara itu, penelitian Suhardi et al. (2022) 
menunjukkan bahwa lingkungan pesantren yang kondusif dengan dukungan sistem 
pembiasaan dan pengawasan bersama mampu mempercepat proses internalisasi nilai akhlak 
pada santri (Suhardi dkk., 2022). 

Meskipun berbagai penelitian telah membuktikan efektivitas metode keteladanan dan 
pendampingan, namun masih terdapat kesenjangan dalam implementasinya di lapangan. 
Banyak pesantren yang belum memiliki sistem pendampingan yang terstruktur dan terukur, 
sehingga proses internalisasi nilai akhlak berjalan secara alamiah tanpa evaluasi yang 
sistematis (Solichin, 2018). Selain itu, pengaruh teknologi informasi dan media sosial yang 



 
 

Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat  
   

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93   
 

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 78 

semakin masif juga menghadirkan tantangan baru dalam pembinaan akhlak santri, di mana 
nilai-nilai yang ditanamkan di pesantren seringkali berbenturan dengan nilai-nilai yang 
diterima santri dari dunia maya (Mubarok & Yulianti, 2021). 

Berdasarkan kondisi tersebut, PPAI Darul Huda memiliki potensi besar untuk menjadi 
model pesantren dalam mengembangkan sistem pendampingan akhlak yang efektif. 
Keberadaan kyai yang kharismatik dan konsisten dalam memberikan keteladanan, didukung 
oleh para ustadz yang kompeten dan berdedikasi, menjadi modal utama dalam mewujudkan 
internalisasi nilai akhlakul karimah. Potensi lain yang dimiliki adalah sistem kehidupan 
asrama yang memungkinkan pengawasan dan pendampingan selama 24 jam, serta budaya 
pesantren yang kental dengan nilai-nilai religius dan tradisi keilmuan Islam klasik. 

Program pengabdian kepada masyarakat ini dirancang sebagai upaya hilirisasi dari 
hasil-hasil penelitian sebelumnya tentang pendidikan karakter berbasis keteladanan teori 
pembelajaran sosial yang disesuaikan dengan konteks pesantren salafiyah di Indonesia. 
Program ini bertujuan untuk mengoptimalkan peran kyai dan ustadz sebagai teladan dalam 
proses internalisasi nilai akhlakul karimah melalui pendampingan yang terstruktur, 
sistematis, dan berkelanjutan. Berdasarkan latar belakang yang telah dipaparkan, rumusan 
masalah dalam kegiatan pengabdian kepada masyarakat ini adalah: Bagaimana kondisi 
existing internalisasi nilai akhlakul karimah santri di PPAI Darul Huda sebelum program 
pendampingan dilaksanakan? Bagaimana implementasi model pendampingan berbasis 
keteladanan kyai dan ustadz dalam menanamkan nilai-nilai akhlakul karimah kepada santri 
di PPAI Darul Huda? Apa saja tantangan yang dihadapi oleh kyai dan ustadz dalam 
memberikan keteladanan dan pendampingan kepada santri? Bagaimana perubahan perilaku 
dan sikap santri setelah mengikuti program pendampingan berbasis keteladanan kyai dan 
ustadz? Bagaimana strategi keberlanjutan program pendampingan akhlak agar dapat 
diimplementasikan secara mandiri oleh pesantren? 

Kegiatan pengabdian kepada masyarakat ini memiliki tujuan umum dan tujuan 
khusus sebagai berikut: Tujuan Umum; Mengoptimalkan peran kyai dan ustadz sebagai 
teladan dalam proses internalisasi nilai akhlakul karimah melalui program pendampingan 
yang terstruktur dan berkelanjutan di PPAI Darul Huda, Sumbermanjing Wetan. Tujuan 
Khusus; mengidentifikasi kondisi baseline perilaku akhlak santri sebelum program 
pendampingan, meliputi aspek kejujuran (shiddiq), tanggung jawab (amanah), sopan santun 
(adab), kepedulian sosial (ta'awun), dan kedisiplinan (istiqomah), mengimplementasikan 
model pendampingan berbasis keteladanan yang mencakup metode keteladanan langsung, 
pembiasaan, nasihat kontekstual, refleksi diri, dan pendampingan personal, meningkatkan 
kapasitas kyai dan ustadz dalam memberikan keteladanan yang konsisten dan efektif melalui 
penguatan pemahaman tentang konsep uswah hasanah dan teknik-teknik pendampingan 
edukatif, mengukur perubahan perilaku dan sikap santri setelah mengikuti program 
pendampingan, baik secara kuantitatif maupun kualitatif, merumuskan strategi keberlanjutan 
program pendampingan akhlak yang dapat diimplementasikan secara mandiri oleh 
pesantren, termasuk pengembangan sistem evaluasi dan monitoring yang sistematis, 
menyusun modul atau panduan pendampingan akhlak berbasis keteladanan yang dapat 
direplikasi oleh pesantren lain dengan karakteristik serupa. 
 
TINJAUAN TEORI 
Konsep Akhlakul Karimah dalam Islam 

Akhlakul karimah atau akhlak mulia merupakan inti dari ajaran Islam yang mencakup 
seluruh aspek kehidupan manusia, baik dalam hubungannya dengan Allah SWT (hablum 



 
 

Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat  
   

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93   
 

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 79 

minallah), sesama manusia (hablum minannas), maupun dengan alam semesta (Al-Ghazali, 
2015; Nata, 2018). Secara etimologis, akhlak berasal dari kata "khalaqa" yang berarti perangai, 
tabiat, atau kebiasaan. Dalam perspektif Islam, akhlak didefinisikan sebagai sifat yang 
tertanam dalam jiwa yang melahirkan perbuatan dengan mudah tanpa memerlukan 
pertimbangan dan pemikiran terlebih dahulu (Ilyas, 2017). Rasulullah SAW sebagai utusan 
Allah SWT diutus dengan misi utama untuk menyempurnakan akhlak manusia, sebagaimana 
hadits yang diriwayatkan oleh Imam Ahmad:  

مَ مكارمَ و في روايةٍ ) صالحَ ( الأخلاقِ   إنما بعُِثْتُ لأتُمَ ِ

"Sesungguhnya aku diutus untuk menyempurnakan akhlak yang mulia". 

Para ulama klasik dan kontemporer telah mengklasifikasikan nilai-nilai akhlak ke 
dalam berbagai dimensi. Imam Al-Ghazali dalam kitab Ihya' Ulumuddin membagi akhlak 
menjadi empat pokok utama: (1) hikmah (kebijaksanaan), (2) syaja'ah (keberanian), (3) 'iffah 
(kesucian diri), dan (4) 'adalah (keadilan) (Al-Ghazali, 2015). Sementara itu, dalam konteks 
pendidikan karakter modern, nilai-nilai akhlak dapat dikategorikan menjadi: (1) akhlak 
kepada Allah (ibadah, tawakal, syukur), (2) akhlak kepada diri sendiri (jujur, sabar, 
istiqomah), (3) akhlak kepada sesama (kasih sayang, toleransi, tolong-menolong), dan (4) 
akhlak kepada lingkungan (menjaga kelestarian, kebersihan) (Nata, 2018; Tafsir, 2017). Dalam 
konteks pesantren, nilai-nilai akhlak yang ditekankan umumnya mencakup keikhlasan 
(ikhlas), kejujuran (shiddiq), tanggung jawab (amanah), sopan santun (adab), rendah hati 
(tawadhu'), kesabaran (sabar), dan kedisiplinan (istiqomah) (Dhofier, 2015; Mastuhu, 2020). 
Nilai-nilai tersebut tidak hanya diajarkan secara kognitif melalui kajian kitab-kitab klasik 
seperti Ta'lim al-Muta'allim, Akhlaq lil Banin/Banat, Washaya al-Aba' lil Abna', dan Nashaih 
al-'Ibad, tetapi juga ditanamkan melalui pembiasaan dalam kehidupan sehari-hari (Basyit, 
2017). 

Konsep Uswah Hasanah dan Keteladanan dalam Pendidikan Islam 

Uswah hasanah atau keteladanan merupakan salah satu metode pendidikan yang 
paling fundamental dalam Islam. Al-Qur'an secara eksplisit menyatakan bahwa Rasulullah 
SAW adalah teladan terbaik bagi umat manusia:  

خِرَ  وَالْيَوْمَ   اٰللَّ   يَرْجُوا كَانَ  ل ِمَنْ  حَسَنَة    اسُْوَة   اٰللِّ   رَسُوْلِ  فيِْ   لكَُمْ  كَانَ  لقَدَْ   ا كَثِيْر   اٰللَّ  وَذكََرَ  الْْٰ
"Sesungguhnya telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagimu 

(yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari kiamat dan dia 
banyak menyebut Allah" (QS. Al-Ahzab: 21). Ayat ini menjadi landasan teologis bahwa 
pendidikan melalui keteladanan merupakan metode yang telah diterapkan oleh Rasulullah 
SAW dalam mendidik para sahabat (Shihab, 2019) 

Dalam ranah pendidikan, keteladanan didefinisikan sebagai cara atau metode 
pendidikan yang dilakukan dengan memberikan contoh yang baik kepada peserta didik, baik 
dalam ucapan maupun perbuatan (Arief, 2018). Keteladanan memiliki pengaruh yang sangat 
besar dalam membentuk kepribadian anak didik karena pendidik merupakan figur terbaik 
dalam pandangan anak, dan semua tingkah lakunya akan ditiru oleh peserta didik (Ulwan, 
2017). Penelitian Nurdin (2020) menunjukkan bahwa metode keteladanan memberikan 
pengaruh yang lebih kuat (78%) terhadap pembentukan karakter dibandingkan dengan 
metode ceramah (45%) atau diskusi (52%) (Nurdin, 2020). 

Dalam tradisi pesantren, kyai dan ustadz memiliki posisi yang sangat sentral sebagai 
figur keteladanan. Santri tidak hanya belajar ilmu pengetahuan agama dari kyai, tetapi juga 
meneladani seluruh aspek kehidupan kyai, mulai dari cara beribadah, berinteraksi, hingga 



 
 

Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat  
   

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93   
 

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 80 

pola hidup sehari-hari (Dhofier, 2015; Ziemek, 2016). Konsep "ngalap berkah" yang 
berkembang di pesantren tradisional menunjukkan bahwa santri memiliki keyakinan bahwa 
dengan mengikuti dan meneladani kyai, mereka akan mendapatkan keberkahan dalam 
hidupnya (Van Bruinessen, 2015). Penelitian Masrur (2020) mengungkapkan bahwa 87% 
santri menyatakan bahwa keteladanan kyai merupakan faktor utama yang memotivasi 
mereka untuk memperbaiki akhlak (Masrur, 2020). 
Teori Pembelajaran Sosial dan Modeling 

Teori pembelajaran sosial (social learning theory) yang dikembangkan oleh Albert 
Bandura (2018) memberikan landasan psikologis tentang bagaimana individu belajar melalui 
observasi dan imitasi terhadap perilaku orang lain, terutama figur yang dianggap penting 
atau memiliki otoritas. Menurut Bandura, pembelajaran tidak hanya terjadi melalui 
pengalaman langsung, tetapi juga melalui pengamatan terhadap perilaku orang lain dan 
konsekuensi yang diterima oleh orang tersebut. Proses pembelajaran observasional meliputi 
empat tahap: (1) attention (perhatian), di mana individu memperhatikan model yang diamati; 
(2) retention (retensi), di mana individu mengingat perilaku yang diamati; (3) reproduction 
(reproduksi), di mana individu meniru perilaku tersebut; dan (4) motivation (motivasi), di 
mana individu termotivasi untuk mengulangi perilaku tersebut berdasarkan konsekuensi 
yang diterima (Bandura, 2018; Schunk & DiBenedetto, 2020). 

Dalam konteks pendidikan akhlak di pesantren, teori pembelajaran sosial ini sangat 
relevan karena kyai dan ustadz berfungsi sebagai model yang diamati oleh santri. Ketika 
santri melihat kyai secara konsisten menampilkan perilaku akhlakul karimah—seperti 
kejujuran, kesabaran, keikhlasan, dan kesederhanaan—mereka akan cenderung meniru dan 
menginternalisasi nilai-nilai tersebut (Sukamto, 2019). Penelitian Rahmawati dan Ningsih 
(2021) menunjukkan bahwa konsistensi perilaku kyai memiliki korelasi positif yang signifikan 
(r=0,742; p<0,01) dengan tingkat internalisasi nilai akhlak pada santri (Rahmawati & Ningsih, 
2021). 

Konsep modeling dalam teori Bandura juga menekankan pentingnya karakteristik 
model yang efektif, yaitu: (1) kompetensi, model harus memiliki kemampuan yang baik dalam 
bidangnya; (2) kehangatan, model harus memiliki hubungan yang hangat dan dekat dengan 
pengamat; (3) kekuasaan, model memiliki otoritas atau pengaruh; dan (4) kesamaan, ada 
kesamaan karakteristik antara model dan pengamat (Bandura, 2018). Dalam konteks 
pesantren, kyai dan ustadz umumnya memenuhi keempat karakteristik tersebut, sehingga 
sangat efektif sebagai model dalam proses internalisasi nilai akhlak (Mastuhu, 2020). 
Konsep Internalisasi Nilai 

Internalisasi nilai merupakan proses yang mendalam di mana nilai-nilai yang semula 
berada di luar diri individu kemudian menjadi bagian integral dari kepribadian individu 
tersebut (Muhaimin, 2018). Menurut Tafsir (2017), internalisasi nilai dalam pendidikan Islam 
terdiri dari tiga tahap: (1) tahap transformasi nilai, yaitu tahap di mana pendidik 
menginformasikan nilai-nilai baik dan buruk kepada peserta didik, yang dalam tahap ini 
hanya terjadi komunikasi verbal; (2) tahap transaksi nilai, yaitu tahap pendidikan nilai dengan 
jalan melakukan komunikasi dua arah atau interaksi antara pendidik dan peserta didik yang 
bersifat timbal balik; dan (3) tahap transinternalisasi, yaitu tahap yang jauh lebih mendalam 
dari tahap transaksi, di mana tidak hanya dilakukan dengan komunikasi verbal, tetapi juga 
sikap mental dan kepribadian pendidik (Tafsir, 2017). 

Konsep internalisasi nilai ini sejalan dengan taksonomi afektif Krathwohl yang terdiri 
dari lima tingkatan: (1) receiving (penerimaan), di mana individu mulai menyadari 
keberadaan nilai tertentu; (2) responding (merespon), di mana individu mulai memberikan 



 
 

Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat  
   

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93   
 

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 81 

respon terhadap nilai tersebut; (3) valuing (menghargai), di mana individu mulai menghargai 
nilai tersebut; (4) organizing (mengorganisasi), di mana individu mulai mengintegrasikan 
nilai tersebut ke dalam sistem nilai yang telah dimiliki; dan (5) characterizing (karakterisasi), 
di mana nilai tersebut telah menjadi bagian dari kepribadian dan mempengaruhi perilaku 
secara konsisten (Krathwohl dkk., 2019). 

Dalam konteks pesantren, proses internalisasi nilai akhlak terjadi melalui berbagai 
mekanisme. Pertama, melalui pembiasaan (habituation), di mana santri dibiasakan untuk 
melakukan perbuatan baik secara berulang-ulang hingga menjadi kebiasaan yang melekat 
(Basyit, 2017). Kedua, melalui pengalaman langsung (experiential learning), di mana santri 
tidak hanya mendengar atau melihat, tetapi juga mempraktikkan nilai-nilai akhlak dalam 
kehidupan sehari-hari (Haedari dkk., 2018). Ketiga, melalui refleksi (reflection), di mana santri 
diajak untuk merenungkan dan mengevaluasi perilaku mereka sendiri (Solichin, 2018). 
Penelitian Hidayat dan Machali (2020) menunjukkan bahwa kombinasi dari ketiga mekanisme 
tersebut mampu meningkatkan tingkat internalisasi nilai akhlak sebesar 73,5% dibandingkan 
dengan metode konvensional yang hanya berbasis ceramah (Hidayat & Machali, 2020). 
Pendampingan dalam Pendidikan Karakter 

Pendampingan merupakan salah satu strategi dalam pendidikan karakter yang 
menekankan pada pembimbingan personal dan intensif kepada peserta didik (Lickona, 2019). 
Dalam konteks pendidikan Islam, konsep pendampingan sejalan dengan konsep tarbiyah 
yang berarti "membimbing, mendidik, dan memelihara" (Nata, 2018). Pendampingan tidak 
hanya bersifat akademik, tetapi juga mencakup aspek spiritual, emosional, dan sosial peserta 
didik (Berkowitz & Bier, 2019). 

Penelitian tentang efektivitas pendampingan dalam pendidikan karakter telah banyak 
dilakukan. Fathoni (2021) dalam penelitiannya di pesantren Gontor menemukan bahwa 
program pendampingan berbasis keteladanan mampu meningkatkan perilaku disiplin santri 
sebesar 68% dan sikap tanggung jawab sebesar 71% (Fathoni, 2021). Nurhasanah dan Nida 
(2020) juga menemukan bahwa pendampingan personal yang dilakukan oleh ustadz memiliki 
pengaruh yang signifikan terhadap peningkatan sikap hormat dan sopan santun santri 
(p<0,05) (Nurhasanah & Nida, 2020). Sementara itu, penelitian Aziz (2019) menunjukkan 
bahwa pendampingan yang dilakukan secara konsisten dan terstruktur mampu memperkuat 
komitmen santri terhadap nilai-nilai keislaman dengan effect size sebesar 0,78 (kategori tinggi) 
(Aziz, 2019). 

Dalam implementasinya, pendampingan yang efektif memiliki beberapa karakteristik, 
yaitu: (1) bersifat personal dan kontekstual, disesuaikan dengan kebutuhan dan karakteristik 
masing-masing individu; (2) berkelanjutan dan konsisten, dilakukan secara terus-menerus 
dalam jangka waktu yang cukup panjang; (3) berbasis kepercayaan, membangun hubungan 
yang didasarkan pada kepercayaan dan keterbukaan; (4) melibatkan refleksi, mendorong 
individu untuk merefleksikan perilaku dan pengalaman mereka; dan (5) berorientasi pada 
perubahan perilaku yang nyata dan terukur (Berkowitz & Bier, 2019; Lickona, 2019). 
Penelitian Terdahulu tentang Pendidikan Akhlak di Pesantren 

Berbagai penelitian empiris telah dilakukan untuk mengkaji efektivitas berbagai 
metode pendidikan akhlak di pesantren. Suhardi et al. (2022) melakukan penelitian di 
beberapa pesantren di Jawa Timur dan menemukan bahwa lingkungan pesantren yang 
kondusif dengan dukungan sistem pembiasaan dan pengawasan bersama mampu 
mempercepat proses internalisasi nilai akhlak pada santri (Suhardi dkk., 2022). Penelitian 
tersebut juga mengungkapkan bahwa santri yang tinggal di asrama memiliki skor akhlak yang 



 
 

Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat  
   

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93   
 

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 82 

lebih tinggi (M=82,5; SD=7,3) dibandingkan dengan santri yang tidak mondok (M=71,2; 
SD=9,1), dengan perbedaan yang signifikan secara statistik (t=8,45; p<0,001). 

Raharjo (2020) dalam penelitiannya tentang pendidikan karakter di pesantren 
menemukan bahwa integrasi antara pembelajaran formal (kajian kitab), non-formal 
(pengajian rutin), dan informal (keteladanan sehari-hari) memberikan hasil yang optimal 
dalam pembentukan karakter santri. Penelitian kualitatif yang melibatkan 45 santri dan 12 
ustadz tersebut mengidentifikasi bahwa faktor kunci keberhasilan pendidikan karakter di 
pesantren adalah: (1) konsistensi keteladanan kyai dan ustadz (93% responden), (2) sistem 
pembiasaan yang ketat (87% responden), (3) lingkungan yang religius (82% responden), dan 
(4) pendampingan personal (78% responden) (Raharjo, 2020). 

Mubarok dan Yulianti (2021) melakukan penelitian tentang tantangan pendidikan 
akhlak di era digital dan menemukan bahwa 67% santri mengalami konflik nilai antara nilai-
nilai yang diajarkan di pesantren dengan nilai-nilai yang mereka terima dari media sosial. 
Penelitian tersebut merekomendasikan perlunya penguatan pendampingan personal dan 
dialog terbuka antara ustadz dan santri untuk membantu santri dalam menyikapi berbagai 
pengaruh dari luar pesantren (Mubarok dkk., 2025). 

Penelitian Solichin (2018) yang berfokus pada metode pendidikan akhlak di pesantren 
tradisional mengungkapkan bahwa meskipun metode keteladanan sangat efektif, namun 
masih banyak pesantren yang belum memiliki sistem evaluasi yang terstruktur untuk 
mengukur keberhasilan internalisasi nilai akhlak. Hal ini menyebabkan proses pendidikan 
akhlak berjalan secara alamiah tanpa ada upaya perbaikan yang sistematis. Penelitian tersebut 
merekomendasikan perlunya pengembangan instrumen evaluasi yang valid dan reliabel 
untuk mengukur tingkat internalisasi nilai akhlak pada santri (Solichin, 2018). 
Kesenjangan Penelitian dan Posisi Pengabdian Ini 

Berdasarkan kajian literatur yang telah dilakukan, dapat diidentifikasi beberapa 
kesenjangan yang menjadi ruang bagi kegiatan pengabdian kepada masyarakat ini. Pertama, 
meskipun berbagai penelitian telah membuktikan efektivitas metode keteladanan, namun 
belum banyak penelitian yang secara spesifik mengembangkan model pendampingan 
berbasis keteladanan yang terstruktur, sistematis, dan dapat direplikasi. Kedua, sebagian 
besar penelitian yang ada bersifat deskriptif atau korelasional, sementara penelitian yang 
bersifat action research atau community-based participatory research yang melibatkan 
stakeholder pesantren masih terbatas. Ketiga, belum banyak penelitian yang mengembangkan 
instrumen evaluasi yang komprehensif untuk mengukur proses internalisasi nilai akhlak, 
yang mencakup dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik secara bersamaan. 
 
METODE 

Kegiatan pengabdian kepada masyarakat ini menggunakan pendekatan Participatory 
Action Research (PAR) yang dilaksanakan di PPAI Darul Huda dengan melibatkan 185 santri, 
1 kyai, dan 23 ustadz/ustadzah sebagai khalayak sasaran. Program dilaksanakan dalam lima 
tahap sistematis: (1) Tahap Persiapan dan Baseline Assessment, meliputi koordinasi dengan 
pimpinan pesantren, sosialisasi program, pemetaan kondisi existing melalui studi 
dokumentasi dan observasi awal, serta pengukuran baseline perilaku akhlak santri 
menggunakan lembar observasi terstruktur dan kuesioner persepsi; (2) Tahap Penguatan 
Kapasitas Pendamping, berupa workshop pemahaman konsep uswah hasanah dan pelatihan 
teknik pendampingan edukatif bagi kyai dan ustadz; (3) Tahap Implementasi Program 
Pendampingan, mengintegrasikan lima metode: keteladanan langsung (uswah hasanah bi al-
hal) di mana kyai dan ustadz konsisten menampilkan perilaku akhlakul karimah dalam 



 
 

Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat  
   

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93   
 

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 83 

keseharian, pembiasaan terstruktur (ta'wid) melalui kegiatan ibadah dan adab harian yang 
terjadwal, nasihat kontekstual (mau'idhah hasanah) dalam bentuk tausiyah rutin dan halaqah 
akhlak mingguan, pendampingan personal (murāqabah fardiyah) dengan rasio 1 ustadz 
mendampingi 7-8 santri binaan melalui pertemuan personal 2 kali per bulan, serta refleksi diri 
(muhāsabah) melalui jurnal refleksi harian yang dipandu ustadz; (4) Tahap Monitoring dan 
Evaluasi Berkala, meliputi observasi perilaku bulanan, rapat koordinasi untuk evaluasi 
pelaksanaan program, dan analisis jurnal refleksi santri; dan (5) Tahap Evaluasi Akhir, 
meliputi post-test menggunakan instrumen yang sama dengan baseline, wawancara 
mendalam dengan stakeholder, workshop evaluasi partisipatif, serta penyusunan panduan 
pendampingan akhlak untuk keberlanjutan program. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN  
Kondisi Baseline dan Profil Khalayak Sasaran 

Hasil assessment awal menunjukkan bahwa dari 30 santri yang menjadi sampel 
penelitian, kondisi baseline perilaku akhlak berada pada kategori "Cukup" dengan rata-rata 
skor observasi 45,3 (SD=6,8) dari rentang 20-80. Distribusi kategori menunjukkan 6,7% santri 
(2 orang) berada pada kategori "Sangat Baik", 30% (9 orang) kategori "Baik", 56,7% (17 orang) 
kategori "Cukup", dan 6,7% (2 orang) kategori "Kurang". Analisis per aspek akhlak 
menunjukkan bahwa aspek kedisiplinan (istiqomah) memiliki skor terendah (M=8,2; SD=1,9 
dari maksimal 16), diikuti oleh aspek tanggung jawab (M=8,5; SD=1,7), sedangkan aspek 
sopan santun memiliki skor tertinggi (M=10,1; SD=1,5). Temuan ini mengindikasikan bahwa 
meskipun santri telah memahami nilai-nilai kesopanan dalam berinteraksi dengan kyai dan 
ustadz—yang merupakan budaya kuat pesantren salafiyah—namun internalisasi nilai 
kedisiplinan dan tanggung jawab dalam keseharian masih memerlukan penguatan. Data 
wawancara pendahuluan dengan ustadz mengonfirmasi bahwa tantangan utama pembinaan 
akhlak adalah inkonsistensi perilaku santri ketika tidak dalam pengawasan langsung, 
kurangnya kesadaran diri untuk memperbaiki kesalahan, dan pengaruh lingkungan luar 
pesantren terutama melalui media sosial yang sering bertentangan dengan nilai-nilai yang 
diajarkan. 

Hasil FGD awal dengan santri mengungkapkan wawasan penting tentang persepsi 
mereka terhadap pembelajaran akhlak. Sebanyak 78% santri menyatakan bahwa mereka lebih 
mudah memahami dan termotivasi untuk meniru akhlak ketika melihat contoh langsung dari 
kyai dan ustadz dibandingkan hanya mendengar nasihat. Seorang santri (S-07) 
menyampaikan: "Ketika romo kyai tetap mengajar meskipun sedang sakit dengan penuh 
kesabaran, itu lebih mengena di hati daripada mendengar ribuan nasihat tentang kesabaran." 
Namun, santri juga mengidentifikasi kesulitan dalam menerapkan nilai akhlak, terutama 
menjaga keistiqomahan (83% santri), mengendalikan emosi saat berkonflik dengan teman 
(67% santri), dan melawan kebiasaan lama sebelum mondok (56% santri). Temuan ini 
memperkuat argumen bahwa proses internalisasi nilai memerlukan pendampingan yang 
sistematis dan berkelanjutan, tidak cukup hanya dengan keteladanan dan nasihat semata. 
Data baseline dari kuesioner persepsi menunjukkan skor rata-rata 67,5 (SD=8,3) dari rentang 
20-100, yang mengindikasikan bahwa meskipun santri memiliki persepsi positif terhadap 
keteladanan kyai/ustadz, namun mereka belum merasakan dampak signifikan terhadap 
perubahan perilaku mereka sendiri, yang mengindikasikan perlunya penguatan pada aspek 
pendampingan personal dan refleksi diri. 

 
 



 
 

Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat  
   

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93   
 

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 84 

Implementasi Program dan Proses Pendampingan 
Analisis terhadap proses implementasi program mengungkapkan beberapa faktor 

kunci keberhasilan. Pertama, konsistensi keteladanan kyai dan ustadz menjadi fondasi utama 
yang membuat santri termotivasi untuk berubah. Observasi partisipatif menunjukkan bahwa 
kyai dan ustadz secara konsisten menampilkan perilaku akhlakul karimah dalam berbagai 
situasi, termasuk dalam kondisi yang menantang. Sebagai contoh, ketika terjadi insiden 
kerusakan fasilitas pesantren yang melibatkan beberapa santri, ustadz menangani situasi 
dengan pendekatan yang sangat edukatif—bukan dengan marah atau menghukum, 
melainkan dengan mengajak santri yang bersangkutan untuk berdialog tentang konsep 
tanggung jawab dan amanah, kemudian bersama-sama memperbaiki kerusakan sambil 
memberikan penjelaman tentang nilai menjaga fasilitas bersama. Momen-momen seperti ini, 
yang didokumentasikan dalam 127 catatan lapangan, menjadi pembelajaran yang sangat kuat 
bagi santri tentang bagaimana menerapkan nilai akhlak dalam situasi konkret. Seorang ustadz 
(U-03) menjelaskan: "Keteladanan bukan hanya soal berbuat baik, tetapi juga soal bagaimana 
kita merespon kesalahan santri dengan cara yang mendidik, bukan menghakimi. Di situlah 
santri belajar tentang kesabaran dan kasih sayang yang sesungguhnya." 

Kedua, pendampingan personal terbukti sangat efektif dalam membantu santri 
mengatasi hambatan individual dalam menerapkan nilai akhlak. Dari beberapa kali sesi 
pendampingan personal yang terdokumentasi, ditemukan bahwa 68% santri membutuhkan 
bimbingan khusus terkait pengelolaan emosi, 54% terkait konsistensi ibadah sunnah, dan 47% 
terkait hubungan dengan keluarga yang kurang harmonis. Melalui pendampingan personal, 
ustadz dapat mengidentifikasi akar permasalahan dan memberikan solusi yang spesifik sesuai 
kebutuhan masing-masing santri. Sebagai contoh, seorang santri (S-12) yang sering terlambat 
mengikuti kegiatan pesantren ternyata mengalami kesulitan tidur karena memikirkan kondisi 
ekonomi keluarga yang sulit. Melalui pendampingan personal, ustadz tidak hanya menasihati 
tentang kedisiplinan, tetapi juga memberikan dukungan emosional dan spiritual, 
mengajarkan konsep tawakal, serta memfasilitasi komunikasi dengan orang tua santri. Hasil 
evaluasi bulan ketiga menunjukkan santri tersebut mengalami perubahan signifikan dengan 
tingkat keterlambatan menurun dari 12 kali per bulan menjadi hanya 1 kali per bulan. 

Ketiga, jurnal refleksi harian menjadi instrumen yang sangat powerful dalam 
memfasilitasi proses internalisasi nilai. Analisis konten terhadap entri jurnal mengungkapkan 
pola yang menarik. Pada bulan pertama, 72% entri jurnal menunjukkan bahwa santri lebih 
banyak menulis tentang perilaku yang "harus dilakukan karena aturan pesantren", namun 
pada bulan keempat, 81% entri menunjukkan pergeseran paradigma menjadi perilaku yang 
"ingin dilakukan karena kesadaran pribadi." Sebagai ilustrasi, seorang santri (S-18) pada 
minggu pertama menulis: "Hari ini saya bangun pagi untuk shalat subuh berjamaah karena 
takut kena sanksi," namun pada minggu ke-15 menulis: "Hari ini saya bangun sebelum adzan 
untuk tahajud. Saya merasa lebih tenang dan bahagia ketika memulai hari dengan dekat 
kepada Allah." Transformasi narasi ini mengindikasikan terjadinya internalisasi nilai dari 
tahap compliance (kepatuhan) menuju tahap identification dan internalization (penghayatan 
dan pengamalan dari kesadaran diri). 

Keempat, peran santri senior sebagai role model menjadi inovasi yang muncul selama 
program berlangsung dan memberikan dampak positif yang tidak terduga. Pada bulan ketiga, 
atas usulan dari santri sendiri yang disampaikan dalam halaqah akhlak, dibentuk sistem peer 
mentoring di mana 8 santri senior yang menunjukkan perilaku akhlak yang baik ditugaskan 
untuk mendampingi santri junior dalam kelompok-kelompok kecil (5-6 orang per kelompok). 
Evaluasi terhadap inovasi ini menunjukkan bahwa 89% santri junior merasa lebih nyaman 



 
 

Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat  
   

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93   
 

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 85 

berbagi keluh kesah dengan santri senior dibanding langsung dengan ustadz, dan sistem ini 
meningkatkan budaya saling mengingatkan (ta'awun) di kalangan santri. Seorang santri 
senior (S-03) merefleksikan: "Dengan menjadi teladan bagi adik-adik, saya justru merasa lebih 
termotivasi untuk menjaga akhlak saya sendiri. Ini seperti amanah yang harus saya jaga." 
Temuan ini memperkuat konsep cascading mentoring dalam pendidikan karakter, di mana 
proses keteladanan tidak hanya bersifat vertikal (dari kyai/ustadz ke santri), tetapi juga 
horizontal (antar santri). 
Perubahan Sikap dan Perilaku Individual 

Hasil evaluasi akhir menunjukkan peningkatan yang sangat signifikan pada perilaku 
akhlak santri. Skor rata-rata observasi post-test meningkat menjadi 64,7 (SD=5,2) dari baseline 
45,3 (SD=6,8), menunjukkan peningkatan sebesar 42,8% (Δ=19,4 poin). Uji Paired Sample t-
test menunjukkan perbedaan yang sangat signifikan secara statistik antara pre-test dan post-
test (t(29)=18,45; p<0,001) dengan effect size yang sangat besar (Cohen's d=2,89), 
mengindikasikan bahwa program pendampingan berbasis keteladanan memberikan dampak 
yang substansial terhadap perubahan perilaku santri. Distribusi kategori post-test 
menunjukkan perubahan dramatis: 26,7% santri (8 orang) mencapai kategori "Sangat Baik", 
63,3% (19 orang) kategori "Baik", 10% (3 orang) kategori "Cukup", dan tidak ada santri yang 
berada pada kategori "Kurang". Dengan demikian, 90% santri telah mencapai kategori "Baik" 
atau "Sangat Baik", melampaui target yang ditetapkan sebesar 70%. 

Analisis per aspek akhlak mengungkapkan pola peningkatan yang bervariasi namun 
konsisten. Aspek yang mengalami peningkatan tertinggi adalah kedisiplinan dengan 
peningkatan 58,5% (dari M=8,2 menjadi M=13,0; t(29)=16,23; p<0,001), diikuti oleh tanggung 
jawab 52,9% (dari M=8,5 menjadi M=13,0; t(29)=15,87; p<0,001), kepedulian sosial 47,1% (dari 
M=8,9 menjadi M=13,1; t(29)=14,56; p<0,001), kejujuran 41,2% (dari M=9,7 menjadi M=13,7; 
t(29)=12,34; p<0,001), dan sopan santun 35,6% (dari M=10,1 menjadi M=13,7; t(29)=11,89; 
p<0,001). Pola ini menunjukkan bahwa program pendampingan berhasil mengatasi 
kelemahan utama yang teridentifikasi pada baseline, yaitu aspek kedisiplinan dan tanggung 
jawab, sementara aspek sopan santun yang memang sudah baik sejak awal juga mengalami 
penguatan. Data kualitatif dari wawancara dan FGD memperkaya pemahaman tentang 
perubahan yang terjadi. Kyai (K-01) menyampaikan observasinya: "Perubahan yang paling 
terlihat adalah pada aspek kesadaran diri. Santri tidak lagi melakukan kebaikan hanya karena 
diawasi, tetapi sudah mulai tumbuh kesadaran untuk berbuat baik meskipun tidak ada yang 
melihat. Ini adalah indikator bahwa nilai akhlak telah mulai terinternalisasi dalam diri 
mereka." Pernyataan ini dikonfirmasi oleh data observasi yang menunjukkan penurunan 
pelanggaran disiplin sebesar 67% (dari rata-rata 45 pelanggaran per bulan pada baseline 
menjadi 15 pelanggaran per bulan pada bulan keempat), melampaui target penurunan 30%. 
Lebih penting lagi, analisis terhadap jenis pelanggaran menunjukkan bahwa pelanggaran 
ringan seperti terlambat mengikuti kegiatan menurun drastis (82%), sementara pelanggaran 
berat seperti berbohong atau mencuri praktis tidak terjadi lagi. 

Testimoni perubahan dari santri sendiri memberikan gambaran yang lebih mendalam. 
Seorang santri (S-12) yang sebelumnya sering melanggar disiplin merefleksikan: "Dulu saya 
sering terlambat dan malas mengikuti kegiatan. Tetapi setelah ustadz mendampingi saya 
dengan sabar, tidak menghakimi tapi membantu saya memahami mengapa kedisiplinan itu 
penting, saya mulai berubah. Sekarang saya bahkan ditunjuk menjadi koordinator asrama 
karena teman-teman percaya pada saya. Ini adalah berkah dari bimbingan ustadz dan doa 
romo kyai." Transformasi seperti ini bukan hanya terjadi pada satu atau dua santri, tetapi 
merupakan pola yang teridentifikasi pada 76% santri yang diwawancarai. Kasus perubahan 



 
 

Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat  
   

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93   
 

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 86 

signifikan ini menunjukkan bahwa pendampingan berbasis keteladanan tidak hanya 
mengubah perilaku eksternal, tetapi juga mengubah self-concept dan motivasi intrinsik santri. 

Data kuesioner persepsi santri juga menunjukkan peningkatan signifikan dari baseline 
(M=67,5; SD=8,3) menjadi post-test (M=86,3; SD=6,1), dengan peningkatan 27,9% (t(29)=14,67; 
p<0,001; Cohen's d=2,46). Analisis per dimensi menunjukkan bahwa dimensi "dampak 
terhadap perilaku" mengalami peningkatan tertinggi (35,7%), mengindikasikan bahwa santri 
tidak hanya memiliki persepsi positif terhadap keteladanan kyai/ustadz, tetapi juga 
merasakan dampak nyata program pendampingan terhadap perubahan perilaku mereka. 
Dimensi "proses internalisasi nilai" meningkat 32,4%, "metode pendampingan" meningkat 
28,1%, dan "persepsi terhadap keteladanan" meningkat 22,3%. Pola ini mengindikasikan 
bahwa program berhasil menghubungkan keteladanan kyai/ustadz dengan proses 
internalisasi nilai melalui metode pendampingan yang efektif, yang pada akhirnya 
berdampak pada perubahan perilaku riil. 
Perubahan Sosial-Budaya Pesantren 

Di luar perubahan individual, program pendampingan juga memberikan dampak 
pada level sosial-budaya pesantren. Pertama, terbentuknya budaya saling mengingatkan 
(ta'awun) yang lebih kuat di kalangan santri. Data FGD evaluatif menunjukkan bahwa 87% 
santri menyatakan bahwa mereka merasa lebih nyaman untuk saling mengingatkan teman 
ketika ada yang melakukan kesalahan, dan 82% menyatakan bahwa mereka menerima 
teguran dari teman dengan lapang dada sebagai bentuk kepedulian, bukan sebagai kritik yang 
menyakitkan. Seorang santri (S-22) menjelaskan: "Sekarang kalau ada teman yang terlambat, 
kami tidak hanya diam saja, tapi mengingatkan dengan cara yang baik. Dan yang diingatkan 
juga tidak tersinggung, karena kita semua tahu itu bentuk kepedulian." Observasi partisipatif 
mengonfirmasi terjadinya perubahan budaya ini, di mana santri menunjukkan perilaku pro-
sosial yang lebih tinggi, seperti membantu teman yang kesulitan belajar (meningkat 156%), 
berbagi makanan dan barang (meningkat 89%), dan menjenguk teman yang sakit (meningkat 
112%). 

Kedua, terciptanya lingkungan pesantren yang lebih kondusif untuk pembinaan 
akhlak. Data monitoring menunjukkan peningkatan partisipasi santri dalam kegiatan positif: 
kehadiran shalat berjamaah meningkat dari rata-rata 87% menjadi 97,5% (peningkatan 12%), 
partisipasi dalam kajian sukarela meningkat 67%, dan keterlibatan dalam kegiatan sosial 
seperti kerja bakti dan pengajian masyarakat meningkat 78%. Lebih penting lagi, terjadi 
penurunan signifikan dalam perilaku negatif: kasus konflik antar santri menurun 71%, 
penggunaan bahasa kasar menurun 63%, dan keluhan dari masyarakat sekitar terkait perilaku 
santri menurun 85%. Pengurus pesantren (P-02) menyampaikan: "Perubahan paling terasa 
adalah suasana pesantren menjadi lebih damai dan penuh kasih sayang. Santri lebih saling 
menghormati dan membantu. Ini adalah hasil dari teladan yang konsisten dari kyai dan 
ustadz." 

Ketiga, meningkatnya kepercayaan dan keterbukaan santri kepada ustadz. Data 
menunjukkan bahwa frekuensi konsultasi personal santri kepada ustadz di luar jadwal formal 
meningkat 142%, mengindikasikan bahwa santri merasa lebih nyaman dan percaya untuk 
membuka permasalahan pribadi kepada ustadz. Hal ini sangat penting karena kepercayaan 
merupakan fondasi dari pendampingan yang efektif (Berkowitz & Bier, 2019). Seorang ustadz 
(U-05) merefleksikan: "Dulu santri hanya datang kepada kami ketika dipanggil atau ketika 
ada masalah besar. Sekarang mereka datang untuk bercerita tentang kesulitan sehari-hari, 
meminta nasihat, bahkan hanya untuk berbagi kebahagiaan. Ini menunjukkan bahwa 



 
 

Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat  
   

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93   
 

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 87 

hubungan kami dengan santri bukan lagi hubungan formal guru-murid, tetapi sudah seperti 
orang tua-anak yang penuh kasih sayang." 

Keempat, munculnya inovasi dan inisiatif dari santri sendiri. Selain sistem peer 
mentoring yang telah disebutkan, santri juga menginisiasi beberapa kegiatan sukarela seperti: 
(1) "Tadarus Pagi Bersama" sebelum kegiatan formal pesantren dimulai, yang diikuti oleh 45% 
santri meskipun bersifat sukarela; (2) "Jumat Berbagi" di mana santri secara kolektif 
mengumpulkan dana untuk membantu teman yang kurang mampu atau masyarakat sekitar 
yang membutuhkan; (3) "Halaqah Inspirasi" di mana santri berbagi cerita inspiratif tentang 
keteladanan yang mereka amati dan pembelajaran yang mereka petik. Inisiatif-inisiatif ini 
menunjukkan bahwa internalisasi nilai telah mencapai tahap di mana santri tidak hanya 
menjadi penerima pasif, tetapi juga agen aktif dalam menyebarkan nilai-nilai akhlakul 
karimah (transinternalisasi). 
Penguatan Kapasitas Institusi dan Keberlanjutan Program 

Program pendampingan juga memberikan dampak signifikan pada level institusional. 
Pertama, peningkatan kapasitas kyai dan ustadz dalam melakukan pendampingan edukatif. 
Evaluasi terhadap workshop dan pelatihan menunjukkan bahwa 100% ustadz menyatakan 
bahwa mereka mendapatkan wawasan baru tentang konsep uswah hasanah dan teknik-
teknik pendampingan yang lebih efektif. Pre-test dan post-test pengetahuan ustadz tentang 
metode pendampingan menunjukkan peningkatan rata-rata 68% (dari M=65,3 menjadi 
M=109,7 dari skor maksimal 150; t(22)=12,34; p<0,001). Lebih penting lagi, observasi terhadap 
praktik pendampingan ustadz menunjukkan perubahan kualitatif yang signifikan: ustadz 
lebih sering menggunakan pendekatan dialogis dibanding ceramah satu arah (82% vs 18%), 
lebih fokus pada penguatan aspek positif dibanding mengkritik kelemahan (76% vs 24%), dan 
lebih banyak memberikan ruang bagi santri untuk berefleksi sendiri dibanding memberikan 
solusi langsung (69% vs 31%). Seorang ustadz (U-02) merefleksikan: "Pelatihan ini mengubah 
paradigma saya. Dulu saya pikir mendidik akhlak itu ya dengan memberi nasihat dan 
menegur kalau ada kesalahan. Sekarang saya paham bahwa mendidik akhlak itu lebih tentang 
menjadi teladan yang konsisten dan mendampingi santri dengan penuh kasih sayang dan 
kesabaran." 

Kedua, terbentuknya sistem pendampingan yang terstruktur dan terdokumentasi. 
Selama program, telah disusun beberapa dokumen penting untuk keberlanjutan: (1) Panduan 
Pendampingan Akhlak Berbasis Keteladanan (48 halaman) yang berisi konsep, prinsip, 
metode, dan contoh praktis pendampingan; (2) Jurnal Pendampingan Ustadz sebagai 
instrumen untuk mencatat perkembangan santri binaan; (3) Format Evaluasi Berkala yang 
dapat digunakan setiap 6 bulan untuk memantau perkembangan akhlak santri; (4) Modul 
Halaqah Akhlak berisi 24 tema akhlak dengan panduan fasilitasi diskusi interaktif. Dokumen-
dokumen ini telah diserahkan kepada pesantren dan siap digunakan untuk melanjutkan 
program secara mandiri. 

Ketiga, komitmen institusional untuk melanjutkan program. Pada workshop evaluasi 
partisipatif yang dihadiri oleh kyai, pengurus pesantren, dan seluruh ustadz, disepakati 
bahwa program pendampingan berbasis keteladanan akan diintegrasikan ke dalam sistem 
pendidikan formal pesantren dengan beberapa kebijakan pendukung: (1) Pendampingan 
personal oleh ustadz dijadikan kewajiban dengan alokasi waktu minimal 2 jam per minggu; 
(2) Jurnal refleksi santri diintegrasikan ke dalam sistem evaluasi dengan bobot 20% dari 
penilaian akhlak; (3) Halaqah akhlak dijadwalkan secara tetap setiap Jumat malam dengan 
tema yang direncanakan untuk 1 tahun ke depan; (4) Evaluasi berkala akhlak santri dilakukan 
setiap 6 bulan dengan melibatkan ustadz, pengurus, dan wali santri; (5) Sistem peer mentoring 



 
 

Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat  
   

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93   
 

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 88 

dilembagakan dengan mekanisme seleksi dan pelatihan santri senior yang menjadi mentor. 
Komitmen ini dituangkan dalam Surat Keputusan Pimpinan Pesantren Nomor 015/PPAI-
DH/VII/2024 tentang Sistem Pendampingan Akhlak Santri. 

Keempat, terbentuknya tim pendamping internal yang terlatih dan berkomitmen. Dari 
24 ustadz yang terlibat dalam program, telah dibentuk Tim Inti Pendampingan Akhlak yang 
terdiri dari 6 ustadz senior yang bertugas untuk: (1) mengkoordinasikan pelaksanaan program 
pendampingan, (2) memberikan pelatihan berkala kepada ustadz lain, (3) melakukan 
monitoring dan evaluasi, serta (4) mengembangkan inovasi-inovasi baru dalam 
pendampingan akhlak. Tim ini juga berkomitmen untuk melakukan pertemuan bulanan 
untuk berbagi best practices dan mengatasi tantangan bersama. 
Tantangan dan Strategi Penanganan 

Meskipun program berjalan dengan baik dan mencapai target yang ditetapkan, namun 
terdapat beberapa tantangan yang dihadapi selama implementasi. Pertama, keterbatasan 
waktu ustadz untuk melakukan pendampingan personal secara optimal. Dengan beban 
mengajar yang cukup tinggi (rata-rata 18 jam per minggu) ditambah tanggung jawab 
mengawasi asrama, beberapa ustadz mengalami kesulitan untuk mengalokasikan waktu 
khusus untuk pendampingan. Strategi yang dilakukan untuk mengatasi tantangan ini adalah: 
(1) Restrukturisasi jadwal ustadz dengan mengalokasikan 2 jam khusus per minggu untuk 
pendampingan yang dibebaskan dari tugas mengajar; (2) Pemanfaatan waktu-waktu informal 
seperti setelah shalat atau saat makan bersama untuk melakukan pendampingan ringan; (3) 
Pembagian tugas pendampingan berdasarkan kedekatan emosional antara ustadz dan santri, 
sehingga proses pendampingan lebih efisien dan efektif. Evaluasi menunjukkan bahwa 
dengan strategi ini, tingkat penyelesaian target pendampingan personal mencapai 96,7% (232 
dari 240 sesi yang ditargetkan). 

Kedua, resistensi dari sebagian kecil santri yang merasa "terbebani" dengan kewajiban 
mengisi jurnal refleksi setiap hari. Pada bulan pertama, tingkat pengumpulan jurnal hanya 
78%, dengan 22% santri tidak konsisten mengisi atau bahkan tidak mengumpulkan sama 
sekali. Melalui FGD dengan santri yang resisten, teridentifikasi beberapa penyebab: (1) Merasa 
tidak terbiasa dengan kegiatan menulis reflektif; (2) Merasa tidak ada gunanya karena "toh 
yang penting perilaku baik, bukan tulisan"; (3) Merasa malu jika tulisannya dibaca orang lain. 
Untuk mengatasi tantangan ini, dilakukan beberapa strategi: (1) Workshop "Seni 
Merefleksikan Diri" yang membantu santri memahami manfaat refleksi dan teknik menulis 
reflektif yang tidak memberatkan (cukup 5-7 kalimat per hari); (2) Ustadz memberikan respon 
tertulis yang apresiatif di setiap jurnal santri, membuat santri merasa dihargai dan 
termotivasi; (3) Sharing session di mana santri yang konsisten mengisi jurnal berbagi manfaat 
yang mereka rasakan, yang menginspirasi santri lain. Dengan strategi ini, tingkat 
pengumpulan jurnal meningkat menjadi 96% pada bulan keempat. 

Ketiga, perbedaan tingkat pemahaman dan komitmen di antara ustadz dalam 
menerapkan metode pendampingan. Evaluasi menunjukkan bahwa meskipun semua ustadz 
telah mengikuti workshop dan pelatihan, namun tingkat penerapan di lapangan bervariasi. 
Observasi terhadap 23 ustadz mengklasifikasikan mereka ke dalam tiga kategori: (1) Ustadz 
"Innovator" (26%, 6 orang) yang tidak hanya menerapkan metode yang diajarkan tetapi juga 
mengembangkan inovasi sendiri; (2) Ustadz "Implementer" (61%, 14 orang) yang menerapkan 
metode dengan baik sesuai panduan; (3) Ustadz "Follower" (13%, 3 orang) yang masih perlu 
pendampingan intensif untuk menerapkan metode. Untuk mengatasi tantangan ini, 
dilakukan strategi: (1) Sistem mentoring internal di mana ustadz Innovator mendampingi 
ustadz Follower; (2) Regular sharing session setiap bulan di mana ustadz berbagi pengalaman 



 
 

Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat  
   

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93   
 

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 89 

dan saling belajar; (3) Apresiasi dan penguatan positif kepada ustadz yang menunjukkan 
praktik terbaik. Evaluasi akhir menunjukkan bahwa 100% ustadz berada minimal pada 
kategori Implementer. 

Keempat, tantangan keberlanjutan program setelah tim pengabdian selesai 
mendampingi. Untuk memastikan keberlanjutan, dilakukan beberapa strategi: (1) 
Pembentukan Tim Inti Pendampingan yang bertanggung jawab penuh melanjutkan program; 
(2) Penyusunan panduan lengkap yang mudah dipahami dan dipraktikkan; (3) Komitmen 
tertulis dari pimpinan pesantren dalam bentuk SK; (4) Rencana monitoring berkala setiap 6 
bulan pertama pascaprogram. Evaluasi follow-up 1 bulan setelah program berakhir 
menunjukkan bahwa pesantren telah menjalankan 8 dari 10 kegiatan pendampingan secara 
mandiri, mengindikasikan keberlanjutan program yang baik. 
Keunggulan dan Kelemahan Luaran Program 

Program pendampingan berbasis keteladanan ini memiliki beberapa keunggulan 
dibandingkan metode konvensional. Pertama, metode ini sangat sesuai dengan budaya 
pesantren salafiyah yang memang menekankan pada konsep baraka dan keteladanan kyai. 
Kedua, program ini bersifat partisipatif dan berbasis pada potensi internal pesantren, bukan 
model impor dari luar yang seringkali tidak cocok dengan konteks lokal. Ketiga, luaran 
program bersifat konkret dan terukur, baik secara kuantitatif maupun kualitatif. Keempat, 
program menghasilkan sistem dan instrumen yang dapat direplikasi oleh pesantren lain 
dengan karakteristik serupa. Kelima, dampak program tidak hanya pada santri tetapi juga 
pada kapasitas ustadz dan sistem institusional pesantren. 

Namun demikian, program ini juga memiliki beberapa kelemahan yang perlu 
diperhatikan. Pertama, program ini membutuhkan komitmen waktu yang cukup tinggi dari 
ustadz, yang mungkin menjadi kendala bagi pesantren dengan jumlah ustadz terbatas. Kedua, 
keberhasilan program sangat bergantung pada konsistensi keteladanan kyai dan ustadz, 
sehingga jika terjadi inkonsistensi dapat mengurangi efektivitas program. Ketiga, program ini 
lebih cocok untuk pesantren dengan sistem asrama yang memungkinkan pendampingan 
intensif, sehingga mungkin perlu adaptasi untuk pesantren non-mukim. Keempat, instrumen 
evaluasi yang digunakan belum mengukur dampak jangka panjang setelah santri keluar dari 
pesantren dan kembali ke masyarakat. 
Dampak Jangka Pendek dan Proyeksi Jangka Panjang 

Dampak jangka pendek yang telah tercapai selama pelaksanaan program meliputi: (1) 
Peningkatan signifikan perilaku akhlak santri dengan 90% santri mencapai kategori Baik atau 
Sangat Baik; (2) Terbentuknya budaya saling mengingatkan dan kepedulian sosial yang tinggi 
di kalangan santri; (3) Meningkatnya kepercayaan dan keterbukaan santri kepada ustadz; (4) 
Penurunan drastis pelanggaran disiplin sebesar 67%; (5) Munculnya inovasi-inovasi dari 
santri seperti peer mentoring dan kegiatan sukarela; (6) Peningkatan kapasitas 24 ustadz 
dalam melakukan pendampingan edukatif; (7) Terbentuknya sistem pendampingan yang 
terstruktur dan terdokumentasi; (8) Komitmen institusional yang kuat untuk melanjutkan 
program. 

Dampak jangka panjang yang diproyeksikan meliputi: (1) Terbentuknya generasi 
santri dengan akhlakul karimah yang kuat sebagai bekal dalam bermasyarakat; (2) 
Meningkatnya kepercayaan masyarakat terhadap lulusan pesantren sebagai agen perubahan 
sosial yang berakhlak mulia; (3) Terbentuknya model pendampingan akhlak yang dapat 
diadopsi oleh pesantren-pesantren lain di wilayah Malang dan sekitarnya; (4) Terciptanya 
kultur organisasi pesantren yang lebih humanis dan edukatif dalam membina santri; (5) 
Peningkatan kualitas pendidikan pesantren secara holistik, tidak hanya aspek kognitif tetapi 



 
 

Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat  
   

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93   
 

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 90 

juga afektif dan psikomotorik; (6) Kontribusi pesantren terhadap pembangunan karakter 
bangsa melalui lulusan yang berakhlak mulia. 

Untuk memastikan dampak jangka panjang tercapai, pesantren telah merencanakan 
beberapa strategi: (1) Melakukan tracer study terhadap alumni untuk melihat konsistensi 
akhlak mereka di masyarakat; (2) Membangun jaringan dengan pesantren lain untuk saling 
berbagi pengalaman dan best practices; (3) Mengembangkan sistem evaluasi berbasis outcome 
yang mengukur dampak nyata di masyarakat; (4) Melibatkan wali santri dalam proses 
pendampingan agar nilai akhlak yang ditanamkan di pesantren mendapat penguatan di 
lingkungan keluarga; (5) Mendokumentasikan dan mempublikasikan praktik baik melalui 
artikel ilmiah dan seminar agar dapat memberikan kontribusi pada pengembangan ilmu 
pendidikan Islam. 
Peluang Pengembangan dan Replikasi 

Program pendampingan berbasis keteladanan ini memiliki peluang besar untuk 
dikembangkan dan direplikasi. Pertama, model ini dapat diadaptasi untuk berbagai jenis 
pesantren (salafiyah, modern, atau terpadu) dengan penyesuaian pada aspek metode dan 
instrumen. Kedua, panduan yang telah disusun dapat dijadikan referensi bagi pesantren lain 
yang ingin mengembangkan sistem pendampingan akhlak yang terstruktur. Ketiga, program 
ini dapat dikembangkan menjadi model pelatihan untuk ustadz/ustadzah di berbagai 
pesantren melalui kerjasama dengan organisasi pesantren seperti Rabithah Ma'ahid Islamiyah 
atau Forum Komunikasi Pondok Pesantren. Keempat, instrumen evaluasi yang telah 
tervalidasi dapat digunakan untuk penelitian-penelitian lanjutan tentang efektivitas berbagai 
metode pendidikan akhlak di pesantren. 

PPAI Darul Huda sendiri berencana untuk mengembangkan program ini dengan 
beberapa inovasi: (1) Mengintegrasikan teknologi sederhana seperti aplikasi mobile untuk 
jurnal refleksi digital yang lebih user-friendly; (2) Mengembangkan modul pendampingan 
untuk santri dengan kebutuhan khusus; (3) Membangun sistem reward yang lebih terstruktur 
untuk mengapresiasi santri yang menunjukkan perbaikan akhlak signifikan; (4) Melibatkan 
orang tua santri melalui komunikasi rutin dan parenting workshop; (5) Mengembangkan 
program magang akhlak di mana santri senior diberi kesempatan untuk mengaplikasikan 
nilai akhlak dalam konteks pelayanan masyarakat. 

Program pengabdian ini membuktikan bahwa pendidikan akhlak di pesantren dapat 
dilakukan secara sistematis dan terukur tanpa menghilangkan esensi tradisi pesantren. 
Keteladanan kyai dan ustadz yang dikombinasikan dengan pendampingan terstruktur, 
pembiasaan konsisten, refleksi personal, dan dukungan komunitas terbukti efektif dalam 
menginternalisasi nilai akhlakul karimah pada santri. Keberhasilan program ini memberikan 
kontribusi nyata bagi PPAI Darul Huda dalam menjalankan misi pendidikan akhlak, 
sekaligus menjadi model yang dapat menginspirasi pesantren-pesantren lain dalam 
mengoptimalkan peran mereka sebagai benteng moral dan spiritual bangsa.  

 
Gambar 1. Foto Bersama Santri dan Pembiasaan Akhlakul Karimah 



 
 

Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat  
   

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93   
 

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 91 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
Gambar 2. Pemaparan Materi 

 
KESIMPULAN  

Kegiatan pengabdian kepada masyarakat berupa pendampingan berbasis keteladanan 
kyai dan ustadz di PPAI Darul Huda telah berhasil menginternalisasi nilai akhlakul karimah 
pada santri dengan capaian yang melampaui target, ditunjukkan oleh peningkatan skor 
perilaku akhlak sebesar 42,8% dan 90% santri mencapai kategori Baik atau Sangat Baik, 
disertai penurunan pelanggaran disiplin sebesar 67%, yang mengonfirmasi efektivitas 
integrasi lima metode pendampingan—keteladanan langsung, pembiasaan terstruktur, 
nasihat kontekstual, pendampingan personal, dan refleksi diri—dalam membentuk 
perubahan sikap individual maupun budaya sosial pesantren. Program ini tidak hanya 
menghasilkan transformasi perilaku santri tetapi juga memperkuat kapasitas 24 ustadz dalam 
pendampingan edukatif, membentuk sistem yang terstruktur dan terdokumentasi, serta 
membangun komitmen institusional yang kuat untuk keberlanjutan melalui kebijakan tertulis 
dan tim pendamping internal yang terlatih. Kelebihan program terletak pada kesesuaiannya 
dengan budaya pesantren salafiyah, pendekatan partisipatif berbasis potensi internal, luaran 
yang konkret dan terukur, serta kemampuan replikasi untuk pesantren lain, meskipun 
memiliki keterbatasan dalam hal kebutuhan komitmen waktu ustadz yang tinggi, 
ketergantungan pada konsistensi keteladanan, dan belum terukurnya dampak jangka panjang 
pasca-santri kembali ke masyarakat. Pengembangan selanjutnya diarahkan pada integrasi 
teknologi untuk jurnal refleksi digital, pelibatan aktif orang tua melalui komunikasi rutin dan 
parenting workshop, pengembangan modul untuk santri berkebutuhan khusus, pelaksanaan 
tracer study alumni untuk mengukur konsistensi akhlak di masyarakat, serta diseminasi 
model melalui jaringan pesantren dan publikasi ilmiah agar memberikan kontribusi lebih luas 
bagi pengembangan pendidikan karakter berbasis nilai-nilai Islam di Indonesia 

UCAPAN TERIMA KASIH  

Penulis mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya kepada Romo Kyai dan 
seluruh pengasuh Pondok Pesantren Al-Islamiyah (PPAI) Darul Huda, Sumbermanjing 
Wetan, Kabupaten Malang, yang telah memberikan kepercayaan dan dukungan penuh dalam 
pelaksanaan program pengabdian kepada masyarakat ini. Apresiasi tinggi disampaikan 
kepada 23 ustadz dan ustadzah yang dengan penuh dedikasi dan kesabaran telah 
menjalankan program pendampingan berbasis keteladanan, serta kepada 185 santri yang 
telah berpartisipasi aktif dan menunjukkan komitmen kuat untuk memperbaiki akhlak. 
Terima kasih juga kepada pengurus pesantren yang telah memfasilitasi seluruh kegiatan 
program dan memberikan komitmen keberlanjutan melalui kebijakan institusional yang 
konkret. Penghargaan khusus disampaikan kepada para wali santri yang telah memberikan 



 
 

Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat  
   

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93   
 

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 92 

dukungan moral dan kepercayaan kepada tim pengabdian. Semoga program ini memberikan 
manfaat yang berkelanjutan bagi pesantren dan menjadi inspirasi bagi lembaga pendidikan 
Islam lainnya dalam membina generasi muda yang berakhlakul karimah. 

DAFTAR PUSTAKA  

Al-Ghazali, I. (2015). Ihya’ Ulumuddin: Menghidupkan kembali ilmu-ilmu agama (M. Zuhri & 
others, Penerj.). CV. Asy-Syifa’. 

Arief, A. (2018). Metode keteladanan dalam pendidikan Islam. Jurnal Al-Murabbi, 4(1), 89–104. 
Aziz, A. (2019). The influence of mentoring on students’ commitment to Islamic values in 

pesantren. Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies, 9(2), 265–290. 
https://doi.org/10.18326/ijims.v9i2.265-290 

Azra, A. (2017). Transformasi pesantren dalam pembentukan karakter bangsa di era 
globalisasi. Studia Islamika, 24(3), 511–535. https://doi.org/10.15408/sdi.v24i3.6327 

Bandura, A. (2018). Toward a psychology of human agency: Pathways and reflections. 
Perspectives on Psychological Science, 13(2), 130–136. 
https://doi.org/10.1177/1745691617699280 

Basyit, A. (2017). Pembaharuan model pesantren: Respon terhadap modernitas. Kordinat: 
Jurnal Komunikasi Antar Perguruan Tinggi Agama Islam, 16(1), 15–44. 
https://doi.org/10.15408/kordinat.v16i1.6444 

Berkowitz, M. W., & Bier, M. C. (2019). What works in character education. Journal of Research 
in Character Education, 15(1), 29–48. 

Dhofier, Z. (2015). Tradisi pesantren: Studi pandangan hidup kyai dan visinya mengenai masa depan 
Indonesia (Edisi Revisi). LP3ES. 

Fathoni, M. K. (2021). Efektivitas pendampingan berbasis keteladanan terhadap kedisiplinan 
santri di Pondok Modern Gontor. Jurnal Pendidikan Islam, 10(2), 215–234. 
https://doi.org/10.15575/jpi.v10i2.12456 

Haedari, A., Bakri, H., & Amin, I. (2018). Masa depan pesantren dalam tantangan modernitas dan 
kompleksitas global. IRD Press. 

Hidayat, R., & Machali, I. (2020). Pengaruh pendampingan personal ustadz terhadap 
pembentukan karakter religius santri. Ta’dib: Jurnal Pendidikan Islam, 9(1), 45–62. 
https://doi.org/10.29313/tjpi.v9i1.6234 

Ilyas, Y. (2017). Kuliah akhlaq (Edisi Revisi). Lembaga Pengkajian dan Pengamalan Islam 
(LPPI). 

Krathwohl, D. R., Bloom, B. S., & Masia, B. B. (2019). Taxonomy of educational objectives: The 
classification of educational goals. Handbook II: Affective domain. David McKay. 

Lickona, T. (2019). Character development in the family and school. Journal of Character 
Education, 15(2), 1–18. 

Masrur, M. (2020). Peran keteladanan kyai dalam pembentukan akhlak santri di pondok 
pesantren. Edukasia: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 15(1), 101–126. 
https://doi.org/10.21043/edukasia.v15i1.6789 

Mastuhu. (2020). Dinamika sistem pendidikan pesantren: Suatu kajian tentang unsur dan nilai sistem 
pendidikan pesantren (Edisi Revisi). INIS. 

Mubarok, A. H., Mirza, I., & Saefurridjal, A. (2025). Etika Akademik dalam Perspektif Islam 
(Menerapkan Nilai-Nilai Al-Qur’an dan Hadits dalam Penelitian dan Pendidikan). 
Risâlah Jurnal Pendidikan dan Studi Islam, 11(3), 975–984. 
https://doi.org/10.31943/JURNAL_RISALAH.V11I3.1422 



 
 

Jurnal Penelitian, Pengabdian dan Pemberdayaan Masyarakat  
   

Volume 3, Nomor 1, 2026. Hal 76-93   
 

P-ISSN 3047-4027| E-ISSN 3046-4838 93 

Muhaimin. (2018). Paradigma pendidikan Islam: Upaya mengefektifkan pendidikan agama Islam di 
sekolah (Edisi Revisi). Remaja Rosdakarya. 

Nata, A. (2018). Akhlak tasawuf dan karakter mulia (Edisi Revisi). Rajawali Press. 
Nurdin, A. (2020). Komparasi efektivitas metode keteladanan, ceramah, dan diskusi dalam 

pembentukan karakter siswa. Jurnal Penelitian Pendidikan, 20(3), 312–327. 
https://doi.org/10.17509/jpp.v20i3.28456 

Nurhasanah, S., & Nida, Q. (2020). Pendampingan ustadz dan pengaruhnya terhadap sikap 
sopan santun santri. Islamic Education Journal, 1(2), 145–160. 
https://doi.org/10.29240/iej.v1i2.1456 

Raharjo, S. B. (2020). Pendidikan karakter sebagai upaya menciptakan akhlak mulia di 
pesantren. Jurnal Pendidikan dan Kebudayaan, 26(1), 87–104. 
https://doi.org/10.24832/jpnk.v26i1.1456 

Rahmawati, I., & Ningsih, S. (2021). Konsistensi perilaku kyai dan internalisasi nilai akhlak 
santri: Sebuah studi korelasional. Jurnal Studi Islam dan Pendidikan, 13(2), 223–241. 
https://doi.org/10.29240/jsip.v13i2.2345 

Schunk, D. H., & DiBenedetto, M. K. (2020). Motivation and social cognitive theory. 
Contemporary Educational Psychology, 60, 101832. 
https://doi.org/10.1016/j.cedpsych.2019.101832 

Shihab, M. Q. (2019). Wawasan Al-Qur’an: Tafsir tematik atas pelbagai persoalan umat (Edisi Baru). 
Mizan. 

Solichin, M. M. (2018). Evaluasi pendidikan akhlak di pesantren tradisional: Tantangan dan 
peluang. Nadwa: Jurnal Pendidikan Islam, 12(1), 1–22. 
https://doi.org/10.21580/nw.2018.12.1.2345 

Suhardi, D., Mulyadi, E., & Zamroni. (2022). Lingkungan pesantren dan internalisasi nilai 
akhlak: Studi komparatif santri mukim dan non-mukim. Jurnal Penelitian Pendidikan 
Islam, 17(1), 89–108. https://doi.org/10.36667/jppi.v17i1.987 

Sukamto, I. (2019). Modeling behavior in Islamic education: Implementation and challenges. 
Journal of Islamic Education Studies, 4(1), 23–40. 
https://doi.org/10.15642/jies.2019.4.1.23-40 

Tafsir, A. (2017). Ilmu pendidikan dalam perspektif Islam (Edisi Revisi). Remaja Rosdakarya. 
Ulwan, A. N. (2017). Pendidikan anak dalam Islam (J. Miri, Penerj.). Pustaka Amani. 
Van Bruinessen, M. (2015). Kitab kuning, pesantren, dan tarekat (Edisi Revisi). Gading 

Publishing. 
Ziemek, M. (2016). Pesantren dalam perubahan sosial (B. B. Soendjojo, Penerj.). P3M. 
 


